



**444** 912110 ياصاحب الزمال ادركني





SABEEL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.co.cc sabeelesakina@gmail.com

نذرعباس خصوصی لغاون: رضوان رضوی اسملامی گذب (ار د و DVD) ڈ یجیٹل اسلامی لائبر *بر*ی ۔

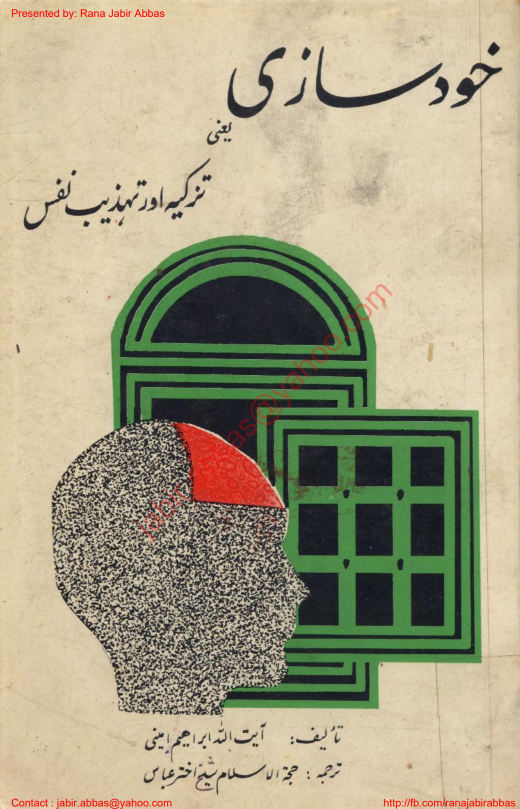
#### یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب.

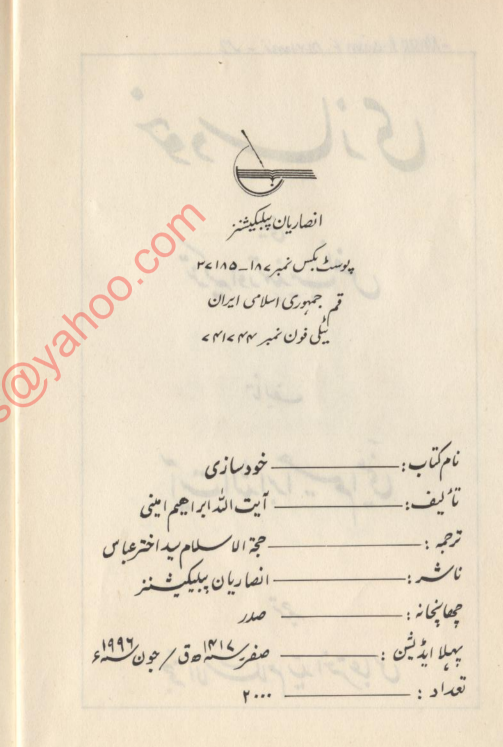
سبيلِ سكينه

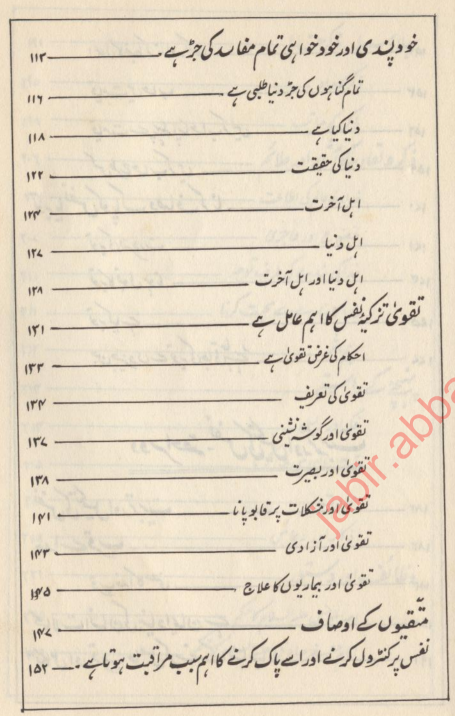
يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان



Contact: jabir.abbas@yahoo.com



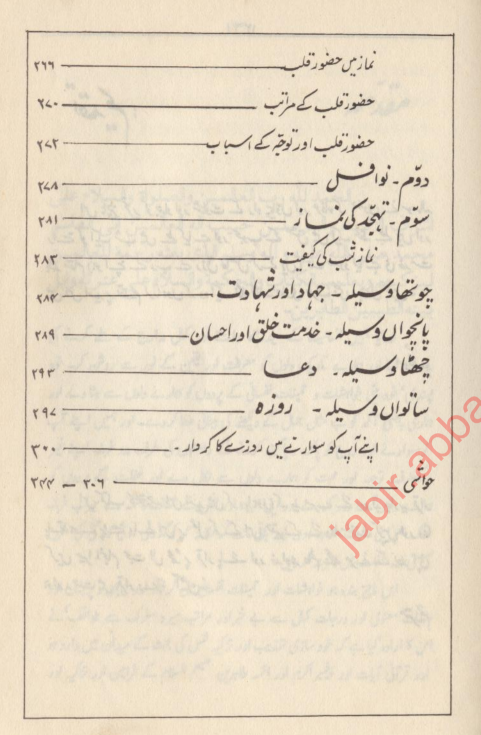




| مى العلب                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قل کے طبیب اور معالج                                                                                                                                                                                                                |
| " تحميل اور تهذيب نفس                                                                                                                                                                                                               |
| يل اور مهديت س                                                                                                                                                                                                                      |
| من سن من                                                                                                                                                                                                                            |
| بهلاحصة وتحليه بالهديب                                                                                                                                                                                                              |
| · i · · ·                                                                                                                                                                                                                           |
| تهذیب عس                                                                                                                                                                                                                            |
| بمارى سے غفلت                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                     |
| نفس کی بیاریوں کے شخص کے راتے                                                                                                                                                                                                       |
| علاج کرنے کا عزم                                                                                                                                                                                                                    |
| نفرین ک                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                     |
| نفس کے ماتھ جب د                                                                                                                                                                                                                    |
| جب داکبر                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                     |
| جها دادر نائيدالني                                                                                                                                                                                                                  |
| ا ناطب نعود انسان                                                                                                                                                                                                                   |
| تبذب نفن کے مراص                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                     |
| یکدم ترک کرنا                                                                                                                                                                                                                       |
| ا بندا بندا کردن ا                                                                                                                                                                                                                  |
| انا مرد دیتی بی در دیتی در دیتی در دیتی در دیتی بی در در دیتی بی در در دیتی بی در |
| 1.5 - 0:0000000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                                          |

| 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يهلاوسيله وكرون ا          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ذكر كامراد                 |
| 194                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ذكر كورتب                  |
| 7.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فروتفاركي أنارادرعلائم     |
| The state of the s | خدا وندعالم كى اطاعت       |
| 7.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | خفنوع اور عاجزی            |
| 71.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | خداکی بندے کی طرف توجہ _   |
| Y11 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | فاكاندے عجت كرنا           |
| rir —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ا ہم اثر                   |
| 416                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بنی کے رائے                |
| 7117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فكراور دليل                |
| 710                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | آیات البی می غور کرنا      |
| rin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مارت                       |
| 714                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اذکاراور دعائس             |
| 771                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وظالف اوردكتور             |
| 419                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | امرالموش عليال لام كاسكم - |
| 779                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ا ما مع في في السلام كا    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *                          |

| اعمال كاضط كرثا اور لكيفنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قيامت مين حاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قیامت سے پہلے اپنا حمال کرلیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المن المن المن المن المن المن المن المن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| توبریانفس کوپاک وصاف کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| توبر کی ضرورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| توبكا قبول سونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| توبرکیا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| جن چیزوں سے توبہ کی جاتی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| دوسراحصّه نفس شيكيل اورترمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| AN THE PARTY OF TH |
| نفس في تميل اورتربت مداسة وب مداسة وب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قب فدا كامعنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| کالات انیان کی بنیا دایمان ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| " نکائل اور قرب ماصل کرنے کے اسباب اسال اور قرب ماصل کرنے کے اسباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |



|                                            | 1       |
|--------------------------------------------|---------|
| مرده محلی کا دک ورا لعل                    | 2)      |
| ملا آخو ندخيين فلي كادكتورالعمل            | shi     |
| مبرزا جواداً قا تبریزی کا دستور العل ۲۳۷   | ARL     |
| شنح نجم الدين كا دستورالعمل                | TH      |
| نع ررکاوٹیں)                               | موا     |
| بهای رکاوط به ۱۹۲۰                         | 207     |
| ووكسرى د كاوك                              |         |
| تيسرى ركاوٹ يو تھى ركاوٹ                   |         |
| 1.2                                        | - 7917  |
| المحملي ركاوط ٢٥٠                          | - 717 3 |
| مانوس ركاوط                                | GIT !   |
| راوسیله- فضائل اورمکارم اخلاق کی تربیت ۲۵۳ | כפית    |
| روسيد -عمل صلح العربيد المعمل صلح          | نیہ     |
| اخلاص اخلاص                                |         |
| بالعال العالم                              | . S.    |
| واجب نمازیں                                | اوّل.   |
|                                            |         |

# تقديم:

اس ناچیز تحریر کو جہاد اور شہادت کے راہ پیاؤں اور عرفاء کہ جنہوں نے سوسالہ راستے کو ایک شب میں طے کیا ہے اور محبوب کے عشق میں ایک لحظہ جلے ہیں اور بلند مقام (جو اپنے لئے رب سے رزق حاصل کرتے ہیں) تک صعود کیا ہے کی خدمت میں اس امید پر تقدیم کرتا ہوں کہ وہ ایک نگاہ لطف ہماری طرف بھی مبذول کریں۔

موكف

اس كتاب كا ترجمہ اس اميد ميں كر رہا ہوں كہ يہ ميرے لئے صدقہ جاريہ قرار پاتے ہوئے پڑھنے والے اس پر عمل كركے اس حقير كے لئے وعلام خفرت كريں اور وعا كريں ميرا انجام محبت ال محمد پر قرار پائے۔ اور خداوند عالم مجھے مرنے كے بعد اپنى جوار رحمت ميں قرار دے ۔ آمين۔

مرج

#### مقدمه

الحمد لله رب العالمين والصلواة والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين حبيب اله العالمين ابى القاسم محمد صلى الله عليه وآله وسلم الذى بعثه رحمة للعالمين ليزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة والسلام على عترته وابل بيته الطيبين الطابرين-

خدایا ہمیں انسانیت کے سیدھے رائے اور کمال مدارج کے طے کرنے کی ہدایت فرما اور ہمارے تاریک دلوں کو معرفت اور یقین کے نور سے روشن کر۔ خود پیندی خود بینی خواہشات و تمینات نفسانی کے پردوں کو ہمارے دلوں سے ہٹا دے اور ہماری باطنی آئے کو بے مثال جمال کے دیکھنے کی بینائی عطا کر دے۔ اور ہمیں اپنے آپ کو سنوار نے اور روح کو پاک و پاکیزہ کرنے کے راستوں کی طرف مدد فرما۔ اپنے غیر کیستوں توجہ اور محبت کو ہمارے دلوں سے نکال دے اور غفلت کے پردوں کو ہمارے دلوں سے نکال دے اور غفلت کے پردوں کو ہمارے دلوں سے نکال دے اور غفلت کے پردوں کو ہمارے دلوں سے نکال دے اور غفلت کے پردوں کو ہمارے دلوں سے نکال دے اور غفلت کے پردوں کو ہمارے دلوں سے نکال دے اور غفلت کے پردوں کو ہمارے دلوں سے نکال دے اور غفلت کے پردوں کو ہمارے دلوں سے نکال دیے شفاف چشمہ سے سیراب فرما۔ سی اور غفلت میں ہرنہ کر دیں۔

اس ناچیز بندہ جو خواہشات اور تمینات نفسانی میں گرفتار اور جیران و پریشان اور مقالت معنوی اور درجات کمال سے بے خبر اور مراتب سیرو سلوک سے ناواقف کے اس کا ارادہ کیا ہے کہ خود سازی تمذیب اور تزکیہ نفس کی بحث کے میدان میں وارد ہو اور قرآنی آیات اور پنجبر اکرم اور ائمہ طاہرین علیم السلام کے فرامین اور تزکیہ اور

# بيغمول كي بعثث كى الممغرض المعرف المعافرة المعاف

پغیروں کا سب سے برا حدف اور غرض انسانی نفوس کی پرورش کرنا اور نفوس انسانی کو پاک وپاکیزہ بنانا تھا۔

خداوند عالم قرآن مجید میں ارشاد فرماتا ہے کہ خداوند عالم نے مومنین پر احمان کیا ہے کہ ان میں سے ایک رسول ان کے درمیان بھیجا ہے تاکہ وہ ان کے لئے قرآنی آیا ہے کہ ان میں سے ایک رسول ان کے درمیان بھیجا ہے تاکہ وہ ان کے لئے قرآنی آیا ہی خلات کرے اور ان کے نفوس کو پاک و پاکیزہ بنائے اور انہیں کتاب اور عکمت کی تعلیم و گرچہ وہ اس سے پہلے ایک کھلی ہوئی گراہی میں غرق تھے۔ "
تعلیم و تربیت کا موضوع اس قدر مہم تھا کہ پیغیروں کے بھیجنے کی غرض قرار پایا اور خداوند عالم نے اس بارے میں اپنے بندوں پر احمان کیا۔ انسان کی فردی اور اجتمائی شخصیت کی سعادت اور دینوی اور اخروی شقاوت اس موضوع سے وابسۃ ہے کہ کس طرح انسان نے اپنے آپ کو بنایا ہے اور بنائے گا۔ ای وجہ سے انسان کا اپنے آپ کو بنایا ہے اور بنائے گا۔ ای وجہ سے انسان کا اپنے آپ کو بنایا ایک زندگی ساز سرنوشت ساز کام شار ہوتا ہے۔ پیغیر آتے ہیں تاکہ خود سازی اور بنائے کی پرورش اور سحیل کا راستہ بتلائیں اور مہم اور سرنوشت ساز کام کی

تہذیب نفس اور سیراور سلوک الی اللہ کے قواعد کلیہ سے استفادہ کر کے پڑھنے والوں اور طالبین راہ معرفت کی خدمت میں پیش کرے اس امید پر کہ شاید سا کین راہ ہرایت کے لئے بدد گار ثابت ہو اور خداوند عالم اس حقیراور محروم پر احمان کرے اور میرا ہاتھ کی کر کر نادانی خود خواہی خفلت کی تاریکیوں سے خارج کر دے اور ذکر و انس و محبت و بقاء کی وادی کی طرف رہنمائی فرمائے شاید با تیماندہ عمر میں اگر ہو بعض گذرے ہوئے نقصانات کا جران کر سکوں۔ احب الصالحین و لست منہم نیکوں کو دوست رکھتا ہوں گرچہ ان میں سے نہیں ہوں۔

ائم نقطه

اس بحث میں وارد ہونے سے پہلے ایک ہم مطلب کا تذکرہ ضروری ہے اور وہ یہ کہ خود سازی (اپ آپ آپ کو سدھارتا) اور تزکیہ نفس کا لازمہ یہ نہیں ہے کہ انسان گوشہ نشین اور دنیاوی مشاغل کو ترک کر دے اور اجتماعی اور معاشرتی ذمہ وارریوں اور عمدوں سے دست برادر ہو جائے بلکہ خود اس کتاب کے مباحث میں واضح ہو جائے گا کہ گوشہ نشینی اور فردی اور اجتماعی ذمہ واریوں کو قبول نہ کرنا خود سازی اور جھیل و تمذیب نفس کے منافی ہے۔ اسلام مسلمانوں سے یہ مطالبہ کرتا ہے کہ وہ باوجود بلکہ عام لوگوں میں زندگی بسر کریں اور فردی اور اجتماعی وظائف انجام دیں اپ آپ سے عافل نہ ہوں اور خود سازی اور تمذیب نفس کی تربیت کو اہمیت دین اور اسے مورد عنایت فرار دیں۔

مولف

رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ میں تنہیں اچھے اخلاق کی و میت کرتا ہوں کیونکہ خداوند عالم نے مجھے اس غرض کے لئے بھیجا ہے ہے

نیز پنجبر علیہ السلام نے فرمایا ہے 'میں اسلنے بھیجا گیا ہوں ماکہ اچھے اخلاق کو نفوس انسانی میں کمل کروں'۔''

ام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ "خداوند عالم نے پینیبروں کو اچھے اخلاق کے لئے منتخب کیا ہے جو مخض بھی اپنے آپ میں اچھے اخلاق موجود پائے تو خداوند عالم کا اس نعت پر شکریہ اوا کرے اور جو مخض اپنے آپ میں اچھے اخلاق سے محروم ہو اے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں تضرع اور زاری کرنی چاہئے اور اللہ تعالیٰ سے اچھے اخلاق کو طلب کرنا چاہئے "

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اگر بالغرض میں بہشت کی امید نہ رکھتا ہوتا ہوتا اور دوزخ کی آگ سے نہ ڈرتا ہوتا اور ثواب اور عقاب کا عقیدہ بھی نہ رکھتا ہوتا تب بھی یہ امرالائق تھا کہ میں اجھے اخلاق کی جبتو کروں کیونکہ اچھے اخلاق کامیابی اور سعادت کا راستہ ہے ۔''

الم محر باقر عليه السلام نے فرایا ہے کہ "ایمان کے لحاظ سے کامل ترین مومنین وہ

جیں کہ جن کے اخلاق بھتر ہوں'۔ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کے گئے۔'' کے قیامت کے دن نامہ اعمال میں کوئی چیز حسن خلق سے افضل نہیں رکھی جائیگی۔'' ایک آدمی رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی یا رسول اللہ دین کیا ہے؟ آپ نے فرمایا۔''حسن خلق۔ وہ آدمی اٹھا اور آپ کے دائیں جانب آیا اور عرض کی کہ دین کیا ہے؟ آپ نے فرمایا۔ حسن خلق بعنی اچھااخلاق۔ پھر وہ گیا اور آپ کے بائیں جانب بلیٹ آیا اور عرض کی کہ دین کیا ہے؟ آپ نے اس کی طرف نگاہ کی اور فرمایا کیا تونیس سجھتا؟ کہ دین بیہ ہے کہ تو غصہ نہ کرئے۔

اسلام کو افلاق کے بارے ہیں فاص توجہ ہے اس لئے قرآن مجید ہیں افلاق کے بارے ہیں احکام کی نبیت زیادہ آیات قرآنی وارد ہوئی ہیں یہاں تک کہ قرآن کے قصوں ہیں بھی غرض افلاق موجود ہے۔ تہیں احادیث ہیں افلاق کے بارے ہزاروں حدیثیں ملیں گی اگر دو سرے موضوعات سے زیادہ حدیثیں نہ ہو کیں تو آن سے کمتر بھی منیں ہیں۔ افلاق کے بارے میں ثواب اور خوشخبریاں جو ذکر ہوئی ہیں دو سرے اعمال کے ثواب سے کمتر نہیں ہیں۔ اور برے اخلاق سے ڈرانا اور سزا جو بیان ہوئی ہے وہ دو سرے اعمال سے کمتر نہیں ہیں۔ اور برے اخلاق سے ڈرانا اور سزا جو بیان ہوئی ہے وہ دو سرے اعمال سے کمتر نہیں ہے۔ اس لئے اسلام کی بنیاد اخلاقیات پر تفکیل پاتی ہے۔ مناسب نہیں کہ اسے دین کے احکام میں دو سرا درجہ دیا جائے اور دینداروں کے لئے مناسب نہیں کہ اسے دین کے احکام میں دو سرا درجہ دیا جائے اور دینداروں کے لئے آر احکام میں امراور نمی ہیں تو اخلاق میں بھی امراور نمی ہیں تو اخلاق میں بھی کی امور موجود ہیں۔ اور عقاب اور جزاء اور مزا موجود ہیں۔ اور سزا موجود ہیں اور اخلاق میں بھی کی امور موجود ہیں۔

بور رو رور ہوں میں میں کونیا فرق موجود ہے؟ اگر ہم سعادت اور کمال کی احکام شرعی اور اظاق میں کونیا فرق موجود ہے؟ اگر ہم سعادت اور کمال کے طالب ہیں تو افلاقیات سے لاپروائی شمیں برت کئے ہم افلاقی واجبات کو اس بمانے سے کہ یہ افلاقی واجبات ہیں ترک کر دیں اور افلاقی محرمات کو اس بما پر کہ یہ افلاقی محرمات ہیں بجا لاتے رہیں۔ اگر نماز واجب ہے اور اس کا ترک کرنا حرام اور موجب

سزا ہے تو عمد کا ایفا بھی واجب ہے اور خلاف وعدہ حرام ہے اور اس پر بھی سزا ہوگی پس ان دونوں میں کیا فرق ہے؟

واقعی متدین اور سعادت مند وہ انسان ہے کہ جو احکام شرعیہ اور تکالیف اللی کا پابند ہو اور اخلاقیات کا بھی پابند ہو بلکہ سعادت اور کمال معنوی اور نفسانی میں اخلاقیات بہت زیادہ اہمیت رکھتے ہیں جیسے کہ بعد میں ذکر کریں گے۔

بزرگ شناسی و خودسازی

گرچہ انسان ایک حقیقت ہے لیکن سے مختلف جمات اور اوصاف رکھتا ہے۔
انسان کے وجود کا ایک مٹی کے جوہر سے جو بے شعور ہے آغاز ہوا ہے اور پھر سے جو ہم مجرد ملکوتی تک جا پنچتا ہے خداوند عالم قرآن مجید میں فرماتا ہے کہ فردا وہ ہے کہ جس نے ہر چیز کو اچھا پیدا کیا ہے اور انسان کو مٹی سے بنایا ہے اور اس کی نسل کو بے وقعت پانی یعنی نطفہ سے قرار دیا ہے پھر اس نطفہ کو اچھا اور معتدل بنایا ہے اور پھر اس میں اپنی طرف منسوب روح کو قرار دیا ہے اور تممارے لئے کان 'آنکھ اور دل بنایا ہے اس کا شکریہ اوا کرتے ہو۔' ''

انسان مختلف مراتب اور جہات رکھتا ہے ایک طرف تو وہ ایک جم طبعی ہے اور اس جم طبعی کے آثار بھی اس جم طبعی کے آثار بھی اس جم طبعی کے آثار رکھتا ہے دو سری طرف وہ جم نای ہے کہ وہ اس کے آثار بھی رکھتا ہے اور دہ سرے لحاظ ہے وہ ایک حیوان ہے اور وہ حیوان کے آثار بھی رکھتا ہے جو حیوانات میں ایکن بالا خرہ وہ ایک انسان ہے اور وہ انسانیت کے آثار بھی رکھتا ہے جو حیوانات میں موجود نہیں ہیں۔

الذا انسان ایک حقیقت ہے لیکن یہ حقیقت وجود کے لحاظ سے مختلف مراتب اور درجات کی حامل ہے۔ جب یہ کتا ہے کہ میرا وزن اور میری شکل و صورت تو وہ

ای جم نای ہونے کی خبر دے رہا ہو تا ہے اور جب وہ کہتا ہے کہ میری شکل و صورت تو وہ ای جم نای ہونے کی حکایت کر رہا ہو تا ہے اور جب وہ کہتا ہے کہ میرا چلنا اور شہوت اور خضب تو وہ اپنے ایک حیوانی درجہ کی خبر دے رہا ہو تا ہے اور جب وہ کہتا ہے کہ میرا سوچنا اور عقل اور فکر تو وہ اپنے انسانی اعلیٰ درجہ کا پت دے رہا ہو تا ہو اسان کی میں اور خود مختلف موجود ہیں۔ ایک جسمانی میں اور ایک میں نباتی اور ایک میں در اسالت ایک میں حیوانی اور ایک میں انسانی لیکن ان میں سے انسانی میں پرارزش اور اصالت رکھتی ہے وہ چیز کہ جس نے انسان کو انسان بنایا ہے اور تمام حیوانات پر برتری دی ہے دہ اس کی روح مجرد ملکوتی اور نفی الی ہے۔

خداوند عالم انسان کی خلقت کو اس طرح بیان فرماتا ہے کہ بہم نے انسان کو مٹی سے خلق کیا ہے کہ بہم نے انسان کو مٹی سے خلق کیا ہے کھراسے نطفہ قرار دیا ہے اور اسے ایک مضبوط جگہ رحم مادر میں قرار دیا ہے اور پھر نظفہ کو ملقہ لو تھڑا اور پھر ملقہ کو نرم گوشت بنایا ہے اور پھر ان پڑیوں پر گوشت سے ڈھانیا ہے۔ پر اس میں روح مجرد ملکوتی کو پھونکا ہے جس سے اسے ایک نی مخلوق بنایا ہے۔ شاباش اس کامل قادر پر جو بمترین ملحق کرنے والا ہے۔

انبان کی خلقت کے بارے خدائے وانا فرمانا ہے۔ تبارک اللّه احسن الخالفین ایک مقام تک پنج جاتا ہے کہ الخالفین ایک اللّه عالم کی طرف سے فرشتوں کو حکم دیتا ہے کہ میں نے آدم کو پیدا کیا ہے اور اس روح کو جو میری طرف نبت رکھتی ہے اس میں پھونکا ہے الذا تم سب اس کی طرف میں کروج کو جو میری طرف نبت رکھتی ہے اس میں پھونکا ہے الذا تم سب اس کی طرف میں کروج کا ہے۔

اگر انسان تعظیم کا مورد قرار پایا ہے اور خدانے اس کے بارے میں قربایا ہے کہ ہم نے اولاد آدم کو محترم قرار دیا ہے اور انہیں خطکی اور سمندر میں سوار کیا ہے اور ہم کی پاکیزہ اور لذیذ غذا اس کی روزی قرار دی ہے اور اپنی بہت سی مخلوق پر اسے

قتم پر ہیں ایک قتم نفس انسانی کو ایک دربے بہا اور شریف ملکوتی کہ جو عالم ربوبی سے
آیا ہے اور فضائل اور کمالات انسانی کا منشا ہے بیان کرتی ہیں اور انسان کو تاکید کرتی
ہیں کہ ایسے کمالات اور جواہر کی حفاظت اور نگاہ داری اور تربیت اور پرورش میں
کوشش کرے اور ہوشیار رہے کہ ایسے بے بہا در کو ہاتھ سے نہ جانے دے کہ اس
سے اسے بہت زیادہ نقصان اٹھاتا پڑے گا بہونے کے طور پر قرآن مجید میں آیا ہے کہ
اے محمد آپ سے روح کی حقیقت کا سوال کرتے ہیں ان کے جواب میں کہ دے کہ
سی پروردگار کے عالم سے ہے اور وہ علم جو تہمیں دیا گیا ہے وہ بہت ہی تھوڑا ہے۔
سی پروردگار کے عالم سے ہے اور وہ علم جو تہمیں دیا گیا ہے وہ بہت ہی تھوڑا ہے۔
اس آیت میں روح کو ایک موجود عالم امر سے جو عالم مادہ سے بالا تر ہے قرار دیا

امير المومنين عليه السلام نے روح كے بارے ميں فرمايا ہے كہ اروح ايك درب بما ہے جس نے اس كى حفاظت كى اسے وہ اعلى مرتبہ تك پنچائيگا اور جس نے اس كى حفاظت ميں كو تابى كى بيد اسے پستى كى طرف لے جائيگا اللہ "

آپ نے فرمایا کہ جس محض نے اپنی روح کی قدر پھپانی وہ اسے پست اور فانی کاموں کے بھالانے کی طرف نہیں لے جائی گی۔ ای

آپ نے فرمایا جس فخص نے روح کی شرافت کو پالیا وہ اسے پست خواہشات اور باطن تمینات سے حفاظت کر دے گی۔

''روح مینی شریف ہوگی اس میں اتنی زیادہ مهمانی ہوگی۔ آپ نے فرمایا کہ ''جس کا نفس شریف ہو گا وہ اسے سوال کرنے کی خواری سے ماک کر دے گا۔'' ''

اس فتم کی آیات اور روایات کے بہت زیادہ نمونے موجود ہیں۔ ان سے معلوم ہوتا ہے کہ نفس انسانی ایک بیش بما فیتی در ہے کہ جس کی حفاظت و نگاہ داری اور تربیت کرنے میں کوشش کرنی چاہئے۔

ووسری فتم کی روایات وہ ہیں کہ جس میں نفس انسانی کو ایک انسان کا سخت وسمن

برتی دی ہے تو یہ سب اس روح ملکوتی کے واسطے سے ہدا انسان اگر خود سازی لینی اپنے آپ کو سنوار کا ہے تو اسے چاہئے کہ وہ اپنی انسانی میں کو سنوار کے اور تربیت دے نہ وہ اپنی حیوانی میں یا جسمانی میں کی پرورش کرے پیغیبروں کی غرض بعثت بھی کی تقی کہ انسان کو خود سازی اور جنبہ انسانی کی پرورش میں اس کی مدد کریں اور اسے طاقت فراہم کریں۔ پیغیبر انسانوں سے فرمایا کرتے تھے کہ تم اسنے انسانی میں کو فراموش نہ کرد اور اگر تم نے اپنے انسانی خود اور میں کو خواہشات حیوانی پر قربانی کر دیا تو بہت بوان تھاں تمہارے حصہ اور نصیب میں آجائیگا۔

خدا قرآن مجید میں ارشاد فرماتا ہے۔ اے پیغیر۔ ان سے کمہ دے کر نقصان میں وہ اشخاص ہیں جو اپنے نفس انسانی اور اپنے اہل خانہ کے نفوس کو قیامت کے وان نقصان میں قرار دیں اور سے بہت واضح اور کھلا ہوا نقصان ہے۔ "

جو لوگ حیوانی زندگی کے علاوہ کی دوسری چیز کی سوچ نہیں کرتے در حقیقت وہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے انسانی شخصیت کو کھو دیا ہوا ہے کہ جس کی خلاش میں وہ کوشش نہیں کرتے ؟

امیر المومنین علیہ السلام فرماتے ہیں کہ میں اس مخص سے تعجب کرتا ہوں کہ ایک گم کی ہوئی چیز کی تلاش تو کرتا ہے جب کہ اس نے اپنے انسانی روح کو گم کیا ہوا ہے اور اس کے پیدا کرنے کے درپے نہیں ہوتا۔ اس سے بدتر اور دردناک تر کوئی نقصان نہیں ہے کہ انسان اس دنیا میں اپنی انسانی اور واقعی اور حقیق شخصیت کو کھو بیٹے ایسے مخص کے لئے سوائے حیوانیت کے اور پچھ باتی نہیں رہے گا۔

#### روح انسانی اورنفس حیوانی

جو روایات اور آیات روح اور نفس انسانی کی بارے میں وارد ہوئی ہیں وہ دو

ممکن ہے کہ بعض لوگ تصور کریں کہ ان دو فتم کی آیات اور روایات میں تعارض اور تزامم واقع ہے یا خیال کریں کہ انسان میں دو نفس اور دو روح ہیں کہ ایک اچھائیوں کا منبع ہے اور دو مرا نفس حیوانی ہے جو برائیوں کا مرچشمہ ہے لیکن یہ دونوں تصور اور خیال غلط ہیں۔ پہلے تو ان دو قتم میں تعارض ہی موجود نہیں ہے دو سرے علوم میں ثابت ہو چکا ہے کہ انسان کی ایک حقیقت ہے اور ایک روح ہے اور اس طرح نہیں ہے کہ انسان می ایک دو سرے سے جدا اور علیحدہ مول۔

بلکہ نفس انسانی میں دو مرتبے اور دو وجودی حیثیت ہیں نیچے اور پست مرتبے میں وہ ایک حیوان ہے کہ جس میں حیوان کے تمام آثار اور خواص موجود ہیں اور ایک اعلی مرتبہ ہے کہ جس میں وہ لیک انسان ہے اور وہ نفحہ اللی اور عالم ملکوت سے آیا

بوسانے اور پرورش اور تربیت میں کوشش کرنی چاہتے ہی اس کے اعلیٰ مرتبے کی طرف برهانے اور پرورش اور تربیت میں کوشش کرنی چاہتے ہی اس کے اعلیٰ مرتبے کی طرف اشارہ ہے اور جب یہ کما گیا ہے کہ نفس تیرا دشمن ہے اس پر اعتاد نہ کروہ تجھے ہلاکت میں فال وے گا اور اسے جماد اور کوشش کر کے قابو میں رکھ یہ اس کے پت مرتبے کی طرف اشارہ ہے بعنی اس کی حیوانیت کو بتایا گیا ہے۔ جب کما جاتا ہے کہ نفس کی تربیت اور پرورش کی س سے مراد انسانی مرتبہ ہوتا ہے اور جب کما جاتا ہے کہ اس کو مرکب اور مغلوب کرونے تو اس سے مقصود اس کا پت حیوانی مرتبہ ہوتا ہے۔

مرکوب اور مغلوب کرونے تو اس سے مقصود اس کا پت حیوانی مرتبہ ہوتا ہے۔

ان دو مرتبول اور دو حیثیتوں اور دو وجودوں میں بھیشہ کشکش اور جنگ رہتی

ان دو مرتبول اور دو حیثیتول اور دو وجودول میں بھیشہ کھکش اور جنگ رہتی ہے۔ حیوانی مرتبہ کی بھیشہ کوشش رہتی ہے کہ اپنی خواہشات اور تمینات کو پورا کرنے میں لگا رہے اور قرب اللی اور ترتی اور تکامل سے نفس انسانی کو روک رکھے اور اسے اپنا غلام بنائے رکھے اس کے برعکس نفس انسانی اور مرتبہ عالی وجود انسانی بھیشہ کوشش میں رہتا ہے کہ کملات انسانی کے اعلی مراتب طے کرے اور قرب اللی کی مقام پر فائز

تمام برائیوں کا مبدا بتلایا گیا ہے الذا اس سے جنگ کی جائے اور اسے سرکوب کیا جائے ورنہ وہ انسان کے لئے بدیختی اور شقاوت کے اسباب میا کر دے گا۔ نمونے کے طور پر جیسے قرآن مجید میں آیا ہے کہ ''جو مخص مقام رب سے ڈر تا ہو اور اپنے نفس کی خواہشات پر قابو پاتا ہو اس کی جگہ جنت ہے۔ مائ

قرآن مجید حضرت یوسف علیہ السلام سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ میں اپنے نفس کو بری قرار نہیں دیتا کیونکہ وہ بھشہ برائیوں کی دعوف دیتا ہے مگر جب خدا رحم کرے'' ''

پنیبر اسلام نے فرمایا ہے تیرا سب سے بدترین وسٹن تیرا وہ نفس ہے جو تیرے دو پہلو میں موجود ہے۔ ا

روپ ویل و بروہ ہے۔

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ نفس بھیشہ برائی کا تھم دیتا ہے جو مخص

اے امین قرار دے گا وہ اس سے خیانت کرے گا جس نے اس پر اعتاد کیا وہ اس

ہلاکت کی طرف لے جائےگا جو مخص اس سے راضی ہو گا وہ اسے بدترین موارد میں وارد

کر دے گا۔ آئے

نیز آپ نے فرمایا نفس پر اطمینان کرنا شیطن کے لئے بھترین اور مضبوط موقعہ ہوا کرتا ہے۔ ۲۳

الم سجاد علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اے پروردگار کہ میں آپ سے نفس کی شکایت کرتا جو بھیشہ برائی کی وعوت دیتا ہے اور گناہ اور خطاء کی طرف جلدی کرتا ہے اور برائی سے علا تمند ہے اور وہ اپنے آپ کو تیرے غضب کا مورد قرار دیتا ہے اور مجھے ہلاکت کے راستوں کی طرف کھینچتا ہے کہ م

اس فتم کی آیات اور روایات بهت زیادہ ہیں کہ جن سے مستفاد ہو آ ہے کہ نفس ایک ایما موجود ہے جو شریر اور برائیوں کا سرچشمہ ہے المذا چا ہے کہ جماد کر کے اس کی کوشش کو سرکوب کیا جائے۔

اسے باقی رہے کا علا تمند ہو تا ہے زندگی کے باقی رکھنے میں حیوانی زندگی اور اس کے آثار کا پابند ہے جب غذا کو دیکھتا ہے اور بھوک کا احساس کرتا ہے تو غذا کھانے کی طرف میلان پدا کرتا ہے اور اینے آپ سے کتا ہے کہ مجھے غذا حاصل کنی چاہے اور اے کھانا چاہے اور اس کے حاصل کرنے میں کوئی مانع آڑے آ رہا ہو تو اس سے مقابلہ کرتا ہے۔ یقیعا" ایا احماس برا نہیں ہے کیونکہ اپنی زندگی کے دوام کے لئے انسان کو کام کرنا جائے اگر کھائے اور پیئے۔ اسلام میں نہ صرف اس سے روکا نہیں گیا بلکہ اس کی سفارش بھی کی گئی ہے لیکن اس مطلب کو بھی جانا چاہئے کہ حیوانی زندگی اخرد ی زندگی کا مقدمہ اور تمید ہے یہ خود انسان کی خلقت کی غرض نہیں ہے بلکہ بیہ طفیلی ہے اصل نمیں ہے۔ اگر کسی نے حیوانی زندگی کو بی اصل اور بدف قرار دے ویا اور دن رات خوابشات و تمينات حيواني زندگي مين لگا رم اور اس كي كوشش اور علاش كرتا رما اور اين زندگى كامدف خورد و نوش بيننا اور آرام كرنا اور شوت رانى اور غرائز حیوانی کا بورا کرنا قرار دے دیا تو وہ ضلالت اور گراہی میں ہی جا بڑے گا۔ کیونکہ اس نے ملوتی روح اور عقل انسانی کو حاکمیت سے دور کر کے فراموشی کے خانے میں ڈال دیا ے ایے مخص کو انسان شار نہیں کرنا جائے بلکہ وہ ایک حیوان ہے جو انسان کی شکل و مورے میں ہے۔ اس کے پاس عقل ہے لیکن وہ ایس دور ہوئی ہے کہ جس سے انسانی كالات اور فضائل كو نهيس بحيان رما وه كان اور آئكھ ركھتا ہے ليكن حقائق اور واقعات كو نبيل سنتا اور نبيل ديجيك قرآن ايے انسان كو حوان بلكه اس سے بھى مراہ تر جانيا ہے کیونکہ حیوان تر عقل ہی نہیں رکھتا لیکن ایبا فخص عقل رکھتا ہے اور نہیں سجھتا۔ قران مجید میں ہے کہ آے پینمبراگر تیری وعوت کو قبول نہیں کرتے تو سمجھ لے کہ یہ لوگ اپنی خواہشات نفس کی پیروی کرتے ہیں اور کونما مخص اس سے گراہ ز ہے جو اللہ کی ہدایت کو چھوڑ کر خواہشات نفس کی پیروی کرتا ہے اور اللہ تعالی ظالموں كو مجھى بدايت نيس كرے كاقرآن مجيد فرمانا ہے۔ كه يقينا" بم نے بت سے جنات اور انسان جنم كے لئے پدا كے بيل كه وہ اپنے سوء افتيار سے جنم ميں جائيں گے۔

ہو جائے اس مقام تک پینچنے کے لئے وہ خواہشات اور تمایلات حیوانی کو قابو میں کرتا ہے اور اسے اپنا نوکر اور غلام بنا لیتا ہے اس کھکش اور جنگ میں ان دو سے کون دوسرے پر غلبہ حاصل کرتا ہے آگر روح انسان اور ملکوتی نے غلبہ حاصل کرلیا تو پھر انسانی اقدار زندہ ہو جائیں گی اور انسان قرب اللی کے بلند مرتبے اور قرب اللی تک میرو سلوک کرتا جائے اور آگر روح حیوانی اور حیثیت بھی نے غلبہ حاصل کرلیا تو پھر عقل کا چراغ بچھ جائے اور اگر روح حیوانی اور حیثیت بھی نے غلبہ حاصل کرلیا تو پھر عقل کا چاخ بچھ جائے اور وہ اسے گرائی اور صلالت کی وادی میں دھیل دے گا اس مقدس جماداور جنگ میں حتی اور بھی رو دیں۔

انسانی ادزش

انسان کی ور حیثیت اور دو وجود ہیں ایک وجود انسانی اور ایک وجود حیانی انسان کی قدر اور قیت انسانی وجود سے ہے اور حیوانی وجود سے نہیں ہے۔ حیوانی وجود تو اس کا طفیلی ہے اور در حقیقت وہ کچھ بھی نہیں ہے۔ گرچہ انسان حیوان تو ہے ہی اور اسے حیوانی وجود کے لئے اس کے لوازم زندگی حاصل کرنے کو اہمیت دیئی بھی چاہئے۔ لیکن انسان اس دنیا میں اس لئے نہیں آیا کہ وہ حیوانی زندگی بر کرے بلکہ انسان اس جمان میں اسلئے آیا ہے کہ وہ اپنی حیوانی زندگی سے انسانی زندگی کی شکیل انسان اس جمان میں اسلئے آیا ہے کہ وہ اپنی حیوانی زندگی سے انسانی زندگی کی شکیل حیوانی زندگی میں گئی ایک چیزوں کا مختلج ہوتا ہے کہ جن کے تقاضے خود اس کے وجود میں رکھ ویئے ہیں۔ اس لحاظ سے کہ وہ ایک حیوان ہے اور نامی ہے پانی غذا مکان لبس ہوا کا مختلج ہے باکہ وہ زندہ رہے پانی اور غذا کا مختلج اور اس لحاظ سے کہ ان کو پررا کرے اسے حالاش اور کوشش کرنی ہوتی ہے۔ بھوک پیاس لذت پانی اور غذا کی طرف میلان اس کے وجود میں رکھ دیا گیا ہو کہ جن کے وجود میں رکھ دیا گئی اور غذا کی جو کہ بیاس لذت پانی اور غذا کی حیور میں رکھ دیا گئی اور جنس کرنی ہوتی ہے۔ بھوک پیاس لذت پانی اور غذا کی حیور میں رکھ دیا گیا ہوتی ہے۔ انسان سانسانی باتی طلب یہ اس کے وجود میں رکھ دیا گئی ہوئی ہیں اور اس لحاظ سے کہ نسل انسانی باتی حیور میں عزیزہ اور بیوی کی طرف میلان اس کے وجود میں رکھ دیا گیا ہے۔ انسان

خواہشات کے علاوہ بھی ارزش رکھتا ہے۔ اگر انسان اپی باطنی ذات اور ملکوتی روح بیں فکر کرے اور اپنے آپ کو خوب پچانے اور مشاہدہ کرے کہ وہ عالم قدرت و کرامت علم و رحمت وجود نور و احسان خیر و عدالت خلاصہ عالم کمال سے آیا ہے اور اس عالم سے سنجیت اور مناسبت رکھتا ہے۔ تو اس وقت انسانِ ایک اور دید سے ایک اور عالم کو دیکھے گا اور کمال مطلق کو نگاہ کرے گا اور اس عالم کی صفات سے علا تمند ہو گا اور اس گران بمار سمالیہ کیوجہ سے اپنے حیوانیت کے پست مرتبے سے حرکت کرے گا ناکہ کمال کے ہدارج کے راستے طے کرے اور مقام قرب اللی تک جا پہنچ یہ وہ صورت ہے کہ اس کے سامنے اخلاقی اقدار واضح ہو جا تیں گی اگر اخلاقی اقدار مثل علم احسان نیر خوابی ایار عدالت جو دو سخا محروم طبقے کی جمایت سچائی المنتزاری کا خواہشند ہوا تو اس خوابی ایار عدالت جو دو سخا محروم طبقے کی جمایت سچائی المنتزاری کا خواہشند ہوا تو اس خوابی ایار عدالت ہو دو سخا محروم طبقے کی جمایت سے ائی المنتزاری کا خواہشند ہوا تو اس خوابی این مقام کے مناسب پائیگا اور اسے اس وجہ سے دوست رکھے گا یمال تک کہ عاضر ہو بلند مقام کے مناسب پائیگا اور اسے اس وجہ سے دوست رکھے گا یمال تک کہ عاضر ہو گا کہ وہ حیوائی وجود اور اس کی خواہشات کو اس بلند مقام تک پہنچنے کے لئے قربان کر

اخلاقی اقدار اور مکارم کمالات روحانی اور معنوی جو ملکوتی روح انسان سے متاب میں کے ایک سلسلہ کا نام ہے اور انسان کمال تک چنجنے کے لئے ان کی ضرورت کو محسوس کرتا ہے۔

اور الجن آب ہے کہ انہ انہاں انجام دینا چاہئے اور اخلاقی انجام دی اجام دی اجام دی اور اجلاقی انجام دی جانے والی اشیاء کا سمچھر شرافت اور کرامت نفس ہوا کرتا ہے۔ اور کمال روحانی اور بلندی مقام تک پینچنے کے لئے بجا لایا جاتا ہے۔ جب انسان یہ کہتا ہے کہ مجھے راہ حق میں ایٹار کرنا چاہئے یعنی ایٹار اکامل ذات اور بلندی مرتبے کے لئے فائدہ مند ہے اور ضروری ہے کہ ایسے مرتبہ تک پینچنا چاہئے۔ معنوی کمالات تک پینچنے کا راستہ صرف ایک ہے اور تمام انسان ان اقدار اور ان کی ضد کی پیچان میں مساوی خلق ہوئے ہیں۔ آگر انسان اپنی محبوب اور پاک فطرت کی طرف رجوع کرے اور خواہشات اور ہوی آگر انسان اپنی محبوب اور پاک فطرت کی طرف رجوع کرے اور خواہشات اور ہوی

اس واسطے کہ ان کے پاس ول تو ہے لیکن اس سے سجھتے نہیں۔ آ تکھیں رکھتے ہیں لیکن ان سے سنتے نہیں یہ جانوروں کی طرح لیکن ان سے سنتے نہیں یہ جانوروں کی طرح ہیں بلکہ ان سے بھی گراہ تر ہیں یہ غافل ہیں۔

خداوند عالم فرما آ ہے کہ "وہ شخص کہ جس نے خواہشات نفس کو اپنا خدا بنا رکھا ہے باجود میکہ وہ عالم ہے لیکن خدائے اسے گمراہ کر رکھا ہے اور اس کے کان اور ول پر مرک وی ہے اور اس کی آ تھوں پر پردے ڈال دیتے ہیں آپ نے ویکھا؟ کہ سوائے خدا کے اسے کون ہدایت کرے گا؟ وہ کیوں نقیحت حاصل نہیں کرنا ہے ا

کون سا مخص اس سے بدبخت تر ہے جو ملکوتی نفس اور اپنی انسانی سعادت اور کمالات کو خوافی مالات کو خوافی کمالات کو خوافی لذات کے مقابلے فروخت کر دیتا ہے؟

امیر المومنین علیہ السلام فراتے ہیں کہ خمارے میں وہ مخص ہے جو دنیا میں مشغول ہے اور اخروی زندگی کے فوائد کو اپنے ہاتھ سے چھوڑ رہا ہے آگا

آپ نے فرمایا۔ آپ نفس کو بست کاموں سے روکے رکھ گرچہ تجھے ان امور کی طرف رغبت ہی کیوں نہ ہو اس لئے کہ جتنا تو اپ نفس کو اس میں مشغول رکھتا ہے اس کا تجھے کوئی عوض حاصل نہ ہو گا۔

اپنے آپ کو دو سرول کا غلام نہ بنا جب کہ خدا نے تخفی آزاد طلق کیا ہے۔ وہ خیر جو شرکے وسلے سے حاصل ہو وہ خیر شیں ہوتی گر سختی کے ذریعے سے اس اس میں ہوتی گر سختی کے ذریعے ہے۔ ا

آپ نے فرمایا اوہ بری تجارت ہے کہ جس میں تو اپنے نفس کو اس کی قیت قرار دے اور جو تیرا ثواب اور اجر اللہ کے ہال موجود ہے اسے اس تجارت کا عوض قرار دے دے ۔''''''

انسان فقط حیوانی وجود کا خلاصہ نہیں ہے بلکہ وہ ایک انسانی وجود بھی رکھتا ہے اس حیثیت سے وہ جو ہر مجرد اور ملکوتی موجود ہے جو عالم قدس سے آیا ہے اور حیوانی

نس کو دور پھینک کر خوب خور و فکر کرے تو وہ اخلاقی فضائل اور اس کی قدر و قبت اور اس کی ضداد کو پہچان لے گا اور اس کی ضداد کو پہچان لے گا اور اس کی ضداد کو پہچان لے گا اور اس میں مثام انسان تمام زبانوں میں ایسے ہی ہوا کرتے ہیں اور اگر بعض انسان اس طرح کی مقدس سوچ سے محروم ہیں تو اس کی وجہ اٹکی حیوانی خواہشات اور ہوی نفس کی تاریکی نے اس کے نور عقل پر پردہ ڈال رکھا ہوتا ہے۔ قرآن مجید بھی فضائل اور رذائل کی پہچان اور شاخت کو انسان کا فطری خاصہ قرار دیتا ہے میسے فرماتا ہے کا شم نفس کی اور اس کی کہ جس نے اسے نیک خلق کیا ہے اور انجاف اور تقویٰ کا اسے الہام دیا ہے جس نے اپ نفس کی تربیت کی اسے پاک و پاکیزہ قرار دیا وہ نفسان الہام دیا ہے جس نے اس کو گناہوں اور برے اخلاق سے الودہ کیا وہ نفسان اضائے گا۔

پینجہ ای غرض کے لئے معوث ہوئے ہیں ناکہ انسان کی فطرت کو بیدار کریں اور اس کے اظافی نا اگاہ شعور کو اگائی کے شعور میں تبدیل کریں وہ آئے ہیں باکہ انسان کے فضائل اور کملات کے طریقوں کو پہچانے کی طرف متوجہ کریں اور اس پر عمل کر کے مقام قرب اللی کو پانے اور مدارج کمال کو طے کرنے کی مدد اور راہ نمائی فرائیں۔ وہ آئے ہیں ناکہ انسان کو انسانیت کے بلند مقام اور انسانی اقدار کی ضرورت اور اکی حفاظت اور زندہ رکھنے اور قدر و قبت کی طرف متوجہ کریں۔ وہ آئے ہیں ناکہ انسان کو یہ نقط سمجھائیں کہ تو حیوان نہیں ہے بلکہ تو انسان ہے اور فرشتوں سے بلکہ انسان کو یہ نقط سمجھائیں کہ تو حیوان نہیں ہے بلکہ تو انسان ہے اور فرشتوں سے بلا تر ہے۔ دنیاوی امور اور حیوانی قطاہر تیرے ملکوتی بلند مقام کے شایان شان نہیں تو ایچ آپ کو اس کے عوض فروخت نہ کر۔

الم سجاد علیہ السلام سے پوچھا گیا کہ سب سے معزز ترین اور شریف ترین اور باہمیت انسان کون ہے؟ تو آپ نے فرمایا کا بھو انسان دنیا کو اپنے لئے اہمیت نہ دے اور اس کو اپنے لئے خطرہ قرار نہ دے۔

اگر انسان اپن انسانی مخصیت کو پہچانے اور اپن انسانی وجود کو قوی قرار دے اور

فضائل اور کمالات کو اس میں زندہ کرے اور رذائل اور پتیوں پر قابو پائے تو اس وقت انسان کو یہ مجال نہ ہوگی کہ وہ انسانی اقدار کو ترک کر دے اور رذائل کے پیچے ووڑے مثلا سچائی کو چھوڑ دے اور جھوٹ کے پیچے جائے امانت داری کو چھوڑ دے اور خیانت کی طرف جائے۔ عزت نفس کو چھوڑ دے اور اپنے آپ کو ذات و خواری میں ڈالے احسان کو چھوڑ دے اور لوگ کو ازار اور تکلیف دینے کے پیچے دوڑے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ چھ مخص اپنے نفس کی عزت کرے اور اے معزز قرار دے اس کی نگاہ میں خواہشات نفسانی چے اور پست ہوں گی۔ اے معزز قرار دے اس کی نگاہ میں خواہشات نفسانی چے اور پست ہوں گی۔ اس گرانقذر وجود کے جو ہر کو پیچانے اور اپنا تعلق اور ربط ذات خدا سے دریافت کر اس کی اور تبیا ہوں کے اور پینا کے دو اس کی نگاہ میں پوردگار کے حاصل کرنے میں صرف کرے یہاں کے اور تمام چیزوں کو رضا اور قرب پروردگار کے حاصل کرنے میں صرف کرے یہاں تک کہ کھانا بینا سونا جاگنا دیکھنا بولنا کام کرنا مرنا جینا سب کے سب پاک اور اظائی ہوں۔

جب انبان الله كابنرہ ہو جائے تو پھراس كى رضاكے حاصل كرنے كے لئے كوئى اور اس كى غرض و غايت نہ ہوگى اس كے تمام كام عبادت اور اخلاق اور ذى قدر ہوئگے۔ قل ان صلواتى ونسكى و محياى و مماتى للَّه رب العالمين لا شريب له و بذلك امرت و انا اول لمسلمين

اسی لیے آپ کو پیچانا اسلام میں ایک خاص قدر وقیت رکھتا ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ نفس کا پیچانا سب سے زیادہ منفعت دار فائد ہے۔'' آپ نے فرمایا کہ''جس محض نے اپنے آپ کو پیچانا اس کا کام بلند ہو گا۔''

اپ آپ کو پچانے سے مراد شاختی کارڈ نہیں بلکہ اس سے بیہ مراد ہے کہ انسان اپ واقعی مقام کو اس دنیا میں پچانے اور جان لے کہ وہ فقط خاکی حیوان نہیں ہے بلکہ وہ عالم ربوبی کا عکس اور پرتو ہے اللہ کا خلیفہ اور اس کا امین ہے وہ ایک ملکوتی وجود ہے کہ جو دانا اور مختار اور آزاد خلق ہوا ہے باکہ کمال غیر متابی کی طرف سیر و سلوک کرے اور اپنی مخصوص خلقت کی وجہ سے اپنے آپ کو بنانے اور اس کی و سلوک کرے اور اپنی مخصوص خلقت کی وجہ سے اپنے آپ کو بنانے اور اس کی

4 46 6.

اس آیت سے معلوم ہو آ ہے کہ اخروی امور ای دنیا میں انسان کی ذات میں موجود ہیں لیکن انسان ان سے غافل ہے لیکن آخرت میں جب غفلت کے پردے ہٹا کے جائیں گے تو اس وقت ان تمام امور کا مشاہدہ کرے گا۔

آیات اور روایات سے بول مستفادہ ہو تا ہے کہ انسان کا نفس اس جمان میں گئ ایک چیزوں کو بجا لا تا ہے اور جن چیزوں کو وہ بجا لا تا ہے وہ بھشہ اس کے ساتھ رہتی ہیں جو اُخرت میں اس کی زندگی کا ماحصل اور نتیجہ آور ہوتی ہیں۔

خداوند ارشاد فرماتا ہے کہ "ہر نفس اس عمل کے مقابلے میں گردی ہے جو وہ بجا لاتا ہے۔

ارشاد فرما آئے جم نفس نے جو کچھ انجام دیا ہے اسے پورا کا پورا ملے گا۔ خداوند فرما آئے کہ جم کسی کو اس کی قدرت سے زیادہ تھم نہیں دیت۔ انسان نے جو اچھائیں انجام دی ہیں وہ اس کے لئے ہوں گی اور تمام برائیاں بھی اس کے اپنے نقصان کے لئے ہوں گی۔"

خداوند عالم ارشاد فرما آ ہے "ہر نفس نے جو خوبیاں انجام دی ہیں وہ اس کے سامنے حاضر ہوں گی اس طرح جو برائی انجام دی ہے وہ آرزو کرے گاکہ کاش اس کے اور برے کام کے ورمیان فاصلہ ہو آ۔

خداوند عالم الرشاد فرما آئے "جو مخص نیک عمل انجام رہتا ہے وہ اپنے لئے انجام دیتا ہے اور جو مخص برے کام انجام دیتا ہے وہ اس کے لئے زیان آور ہونگے پھر تم سب اللہ کی طرف لوٹ آؤ سے"

خداوند عالم فرما آئے جو مخص ذرہ برابر اچھے کام انجام رہتا ہے وہ انہیں قیامت کے دن دکھیے گا اور جو شخض ذرہ برابر برے کام انجام دہتا ہے وہ ان کو بھی دکھیے گا۔ 4) خدا فرما آئے ہے انسان کے لئے نہیں ہوگا مگروہ جے تلاش اور حاصل کر آئے اور وہ اپنی کوشش اور تلاش کو عنقریب دکھیے گا۔ " پرورش کرنے کا پابند ہے انسان اپنی اس شاخت کیوجہ سے شرافت اور کرامت کو محسوس کرتا ہے اور اپنے مقدس اور پرارزش وجود کو پھانتا ہے اور کمالات اور فضائل اس کے لئے پر معنی اور قیمت پیدا کر لیتے ہیں اس صورت میں وہ ناامیدی اور بے فائدہ اور بیبودہ خلق ہونے سے نجات حاصل کرلیتا ہے پھر زندگی اس کے لئے پر ہما اور مقدس اور غرض دار اور خوشما ہو جاتی ہے۔

باطنی زندگی

انسان اس ونیا میں ایک ظاہری زندگی رکھتا ہے کہ جو اس کے جم اور تن ہے مربوط ہے۔کھاتا ہے پیتا ہے۔ سوتا ہے۔ چاتا ہے اور کام کرتا ہے۔لیکن اس کے باوجود وہ باطن میں ایک نفسانی زندگی بھی رکھتا ہے، اس حالت میں وہ دنیا میں زندگی کرتا ہے۔ باطن میں وہ کمال اور سعادت اور نورائیت کی طرف بھی سرو سلوک کرتا ہے یا تو وہ بدیختی اور شقاوت اور تاریکی کی طرف جا رہا ہوتا ہے یا وہ انسانیت کے سیدھے رائے بدیختی اور شقاوت اور تاریک وادی اور حیوانیت کے پست ورجہ میں غلطاں ہوتا ہے یا وہ کمال کے مدارج طے کرکے نور اور سرور و کمال و جمال کے رائے طے کرتا ہے یا وہ عذاب اور تاریکی میں گر رہا ہوتا ہے گرچہ اکثر لوگ اس باطنی زندگی سے عافل ہیں گین وہ حقیقت اور وا تعیت رکھتی ہے۔

خداوند عالم قران مجید میں ارشاد فرماتا ہے کہ وہ ظاہری دنیادی زندگی کا علم تو رکھتے ہیں لیکن اخردی زندگی جو باطنی ہے سے عافل ہیں۔

کی چیز کا جان لینا یا نہ جانا وا قعیت میں موٹر نہیں ہو تدقیامت کے دن جب انسان کی آگھ سے مادیت کے سیاہ پردے اٹھا لیئے جائیں گے تو اس وقت وہ اپنی وا تعیت اور اپنے آپ کو پہچانے گا۔ خداوند عالم ارشاد فرمانا ہے کہ قیامت کے دن انسان سے کما جائیگا کہ تو دنیا میں اس امرے عافل تھا لیکن آج تیری آ تکھیں تیز بین

انسان ای دنیا میں علاوہ ان نعتوں کے کہ جن ہے اس کا جم لذت حاصل کرتا ہے وہ اخروی نعمت سے بھی بابرہ ہو سکتا ہے اور ان کے ذریعے روح اور نفس کی پرورش بھی کر سکتا ہے اور اپنی معنوی اور آخروی زندگی کو بھی بنا سکتا ہے کہ جس کا بتیجہ آخرت کے جمان میں ظاہر ہو گا=

الم جعفر صادق عليه السلام نے فرمایا کہ فدا اپنے بندوں سے فرما آ ہے اے میرے دوست بندے دنیا میں عبادت کی نعمت سے فائدہ حاصل کو ماکہ اس سے مخرت کے جمال میں فائدہ حاصل کر سکو۔ "

حضرت علی علیه السلام نے فرمایا ہے کہ اللہ کا دائی ذکر کرنا روح کی غذا ہے۔ "
نیز حضرت علی علیه السلام نے فرمایا ہے کہ اللہ کے ذکر کو فراموش نہ کرو کیونکہ
وہ دل کا نور ہے کے "

انسان کے لئے ہشت اور بہتی نعیس جنم اور جنم کے عذاب عقائد اظال اور اعمال کے ذریعے ہے ہی ای دنیا ہیں بغتے ہیں گرچہ انسان اس سے عافل ہے لیکن اعمال کے ذریعے ہی ہی دنیا ہیں بغتے ہیں گرچہ انسان اس سے عافل ہے لیک آخرت کے جہان ہیں یہ سب حقیقت واضح ہو جائیگی امام سجاد علیہ السلام نے ایک محیث ہیں ارشاد فرمایا ہے کہ امتوجہ رہو جو بھی اولیاء خدا سے وشمنی کرے اور خدا کے وین کے علاوہ کی دین کو اپنائے اور ولی خدا کے تھم کو پس پشت ڈالے اور اپنی رای اور فل اور اپنی محمل کرے وہ شعلہ ور آگ ہیں ہو گاکہ جو جم کو کھا جائیگی وہ بدن کے جنموں نے اروان کو اپنے سے خالی کیا ہوا ہے اور بد بختی نے ان پر غلبہ کیا ہوا ہے یہ وہ مردے ہیں جو آگ کی حوارت کو محسوس نہیں کرتے آگر وہ زندہ ہوتے تو وہ درد اللہ کا حوارت کو محسوس کر اے ساجبان بصیرت عبرت عاصل کر اور اللہ کا شکریہ اوا کو کہ خداوند عالم نے تہیں ہدایت کی ہے۔

رید اور او مد ورو اس میں ہوئے کا بال ظلم اور ناحق سے کھاتے ہیں وہ اپنے خداوند عالم فرما آ ہے جو لوگ بیموں کا بال ظلم اور ناحق سے کھاتے ہیں وہ اپنے پیوں میں آگ بھرتے ہیں اور یہ آگ عنقریب شعلہ ور ہوگی۔'' انسان اس دنیا میں یا آخرت کے لئے نور و بصیرت فراہم کرتا ہے اور یا ظلمت خدا فرماتا ہے جو اچھائی تم نے آگے اپنے لئے بھیجی ہے اے اللہ کے پاس تم پاؤ

خدا فرماتا ہے"جس دن مال اور اولاد متہيں كوئى فائدہ شيں ديں گے مگروہ جو ساتھ اللہ سے ملاقات كرئے۔"

پیغیر علیہ السلام نے اپنے ایک صحابی سے فرمایا آے قیس تو مجبور ہے کہ اپنے
کوئی ساتھی بنائے جو قبر میں تیرے ساتھ ہو گا وہ ساتھی زندہ ہو گا اور تو اس کے
ساتھ دفن ہو گا اگر تو تیرا ساتھی اچھا اور عمدہ ہوا تو وہ تیری عزب کر گا اور اگر وہ
پست اور برا ہوا تو وہ تجھے بھی پست اور ذلیل کرے گا تو قیامت میں آئی ساتھی کے
ساتھ محشور ہو گا اور تجھے اس کے متعلق پوچھا جائے گا پس کوشش کر کہ تو اپنا فیک
ساتھی اپنے لئے افتیار کرے کہ اگر وہ نیک اور صالح ہوا تو وہ تجھ سے انس و محبت
کرے گا اور اگر ساتھی برا ہوا تو تجھے اس سے وحشت اور عذاب کے علاوہ کچھ نہ ملے
گا اور وہ تیرا ساتھی تیرا عمل میائے"

انیان اس دنیا میں افروی زندگی کے لئے اپنے نفس کی تربیت کرنے میں مشغول رہتا ہے اور عقائد اور افکار اور ملکات اور عادات محبت علا تمندی اور مانوس چیزوں کی طرف توجہات اور وہ کام جو روح انسانی پر اثر انداز ہوتے ہیں تدریجا" ان سے ساختہ پر داختہ اور پرورش پاتا ہے انسان کس طرح بنے ان چیزوں سے مربوط ہوتا ہے۔ معارف عقائد صحیح فضائل مکارم اخلاق محبت اور خدا سے پیوند توجہہ اور اللہ سے انس خداکی اطاعت اور اس کی رضایت کا حصول اور وہ نیک کام بجالانا کہ جس کا خدا نے تھم دیا ہے یہ انسان کی ملکوتی روح کو مدراج کمال تک پہنچاتے ہیں۔ اور مقام قرب اللی تک بے یہ انسان کی ملکوتی روح کو مدراج کمال تک پہنچاتے ہیں۔ اور مقام قرب اللی تک جدید زندگی حاصل کرتا ہے جو آخرت کے جمال میں ظاہر اور آشکار ہوگی۔

فداوند قرآن میں فرماتا ہے 'جو بھی مردیا عورت نیک کام انجام دے جب کہ ایمان بھی رکھتا ہو تو ہم اے پاک اور عدہ زندگی میں زندہ کریں گے۔''

44

المعردة الم

نفس کا فعلی ہونا کوشش اور کام کرنے کے متیجہ میں ہوا کرتا ہے۔ عقائد اور اظلاق اور ملکت اور خصائل اور ہمارے اعمال سے وہ بنتا ہے جو آخرت کے جمان میں اچھا یا برا متیجہ جاکر ظاہر ہوتا ہے۔

### این آپ کو کیے بنائیں ؟

علوم میں ثابت ہو چکا ہے کہ انسان کی روح جسمانی الحدوث اور روحانی البقا ہے لینی اس کی ملکوتی روح کی وہی اس کی جسمانی صورت ہے کہ با تندر بج تکامل کرتے مرتبہ نازل روح انسانی تک آئی ہے اور اس کی حرکت اور تکامل ختم نہیں ہو گا بلکہ تمام عمر تک اس طرح جاری اور ہمیشہ رہے گا۔

ابتداء میں روح انبانی ایک مجرد اور ملکوتی موجود ہے جو عالم مادہ سے برتر ہے لیکن وہ مجرد تمام اور کال نہیں ہے بلکہ ایبا مجرد کہ جس کا مرتبہ نازل جم اور برن سے تعلق رکھتا ہے یہ ایک دو مرتبے رکھنے والا موجود ہے اس کا ایک مرتبہ مادی ہے اور اس کا بیان سے تعلق ہے اور مادی کامول کو انجام دیتا ہے اس وجہ سے اس کے لئے اسکمال اور حرکت کرنا تصور کیا جاتا ہے۔

اس کا دو را مرتبہ مجرد ہے اور مادہ سے بالاتر ہے ای دجہ سے وہ غیر مادی کام
دیتا ہے ایک طرف وہ حیوان ہے اور جسم دار اور دو سری طرف انسان ہے اور ملکوتی۔
جب کہ وہ صرف ایک حقیقت ہے اور اس سے زیادہ نہیں لیکن وہ حیوانی غرائز
اور صفات رکھتا ہے اور حیوانات والے کام انجام دیتا ہے اس کے باوجود وہ انسانی غرائز
اور صفات انسان بھی رکھتا ہے اور انسانی کام انجام دیتا ہے۔ اس عجیب الخلقت موجود
کے بارے میں خداوند فرماتا ہے۔ فتبار ک اللّه احسن الخالقین۔ ابتداء میں
ایک موجود خلق ہوا کہ جو کامل نہیں تھا بلکہ اینے آپ کو با تندر یج بناتا ہے اور تربیت

اور تاریکی اگر اس ونیا میں اندھا اور بے نور ہوا تو آخرت میں بھی اندھا اور بے نور محثور ہو گا خدا فرماتا ہے جو شخص اس ونیا میں اس کے دل کی آنکھ اندھی ہے وہ آخرت میں بھی اندھا اور گراہ محشور ہو گا۔

علامه طباطبائی رضوان الله علیه فرایا کرتے تھے کہ نجف اشرف میں ایک عفش علد زاہدانہ زندگی سر کرتا تھا کہ جے شیخ عبود کما جاتا تھا کما جاتا ہے کہ وہ ولی خدا اور اہل سرو سلوك تھے ہيشہ ذكر اور عبادت ميں مشغول رہتے تھے بھی قبرستان وادي السلام جاتے اور کی گھنٹوں تک گوشہ و کنار میں بیٹھے رہتے تھے اور فکر کیا کرتے تھے اور مجھی ٹوٹی ہوئی قبروں میں چلتے اور نئی قبر کو بادقت ملاحظہ کرتے تھے ایک دن جب قبرستان میں سے واپس لوث رہے تھ کہ کئ ایک آدمیوں سے ان کی ملاقات ہو گئ اور انہوں نے ان سے ان کی احوال رسی کی اور یوچھا اے میشخ عبود وادی السلام میں کیا خر تھی؟ اس نے کما کہ کوئی تازہ خرنہ تھی۔ جب انہوں نے اصرار کیا تو انہوں نے کما کہ میں نے ایک عجیب چیز دیکھی ہے کہ میں نے جتنابرانی قبروں کو دیکھا ہے ان میں سانب بچھو اور عذاب کی علامتیں نہیں ویکھیں۔ میں نے ان میں سے ایک قبروالے سے سوال کیا (روایات میں ایا ہے کہ میت قبر میں سانپ اور دوسری موذی چیزوں سے عذاب ویا جاتا ہے لیکن میں تو آپ کی قبرول میں سانی اور عقرب کو نہیں دیکھ رہا۔ قبروالے نے جواب دیا تھیک ہے کہ سانب اور بچھو ہماری قبروں میں نہیں کیکن تم خود ہو کہ دنیا سے سانب اور بچھو اینے ساتھ لے آتے ہو اور یمال ان سے عذاب دیئے جاتے ہو۔ انسان کی باطنی اور نضانی زندگی ایک حقیق اور واقعی زندگی مواکرتی ہے انسان این باطنی ذات میں ایک واقعی راستہ طے کرتا ہے یا وہ سعادت اور کمال تک پہنچاتا ہے اور یا بد بختی اور ہلاکت لے جاتا ہے وہ واقعی ایک حرکت اور سیر کر رہا ہے اور عقائد اور اخلاق اور اعمال سے انسان مدد حاصل کرتا ہے۔

خداوند عالم فرماتا ہے "جو مخص بھی عزت چاہتا ہے۔ تمام عزت خدا کے لئے اور استھ کلمات اور (یاک نفوس) خدا کے لئے صعود کرتے ہیں اور عمل صالح کو خدا اوپر

اور برورش کرتا ہے۔

عقائد و افکار ملکات اور عادات جو اعمال اور حرکات سے بدا ہوتے ہی وہ انسان کی ذات اور وجود کو بناتے میں اور تدریجا کمال تک پہنچاتے میں۔ ملکات ایسے امور نہیں جو انسان کے وجود پر عارض ہوں بلکہ وہی انسان کے وجود اور هویت کو بناتے ہیں۔ تعجب انگیز سے چیز ہے کہ افکار اور عقائد اور ملکات فقط انسان کے وجود میں موثر ہی نہیں ہوتے بلکہ اس کے ہونے میں بھی موٹر ہیں لینی عمل صلح کی وجہ سے جو افكار اور عقائد صحیح اور مكارم اخلاق اور عادات اور ملكات وجود ميس التف يي وه انسان کو تندریجا" مراتب کمال تک پنجاتے اور لے جاتے ہیں اور ایک کامل انسان کے مرتبہ اور قرب اللي تك بينيا دية بن اي طرح جهالت اور عقائد باطل اور رذا كل اخلاق اور ملکات اور قساوتیں جو برے کامول کے انجام دینے سے موجود ہوتی ہیں وہ انسانی روح کو صنعت اور پستی کی طرف لے جاتے ہیں اور تدریجا" اے حیوانیت کے مرتبے تک لے جاتے ہی اور نتیجتا حوانیت کی تاریک وادی میں ماقط کر ویتے ہی اور انسان ان ملکات اور صفات حیوانی اور جمالت کے انبار اور استحکام سے اپنی باطنی ذات میں ایک حیوان کی صورت میں تبدیل ہو جاتاہے۔ جی بال وہ واقعا" حیوان ہو جاتا ہے اور حیوانی مخصیت پیدا کر لیتا ہے وہ چر انسان نہیں ہو تا بلکہ حیوان ہو جاتا ہے بلکہ حیوانات سے بھی برتر کیونکہ بہ وہ حیوان ہے جو انسانی طریق سے حیوان ہوا ہوا ہے گرچہ ظاہری صورت میں وہ انسانی زندگی بسر کرتا ہے لیکن اندرونی طور سے وہ حیوان ہے اور پھر اسے خود بھی نہیں جانا۔ حیوانات کی حیوانیت ان کی شکل و صورت سے مخصوص نہیں ہوا کرتی بلکہ حیوانی نفس بغیر قید اور شرط اور تمایلات اور غرائز حیوانی کو بجالانے كا نام ہے۔ بھيريا اپن شكل و صورت كا نام نيس ہے بلكہ ورندگى اور بغير قيد اور شرکے عزیزہ درندگی کے بجالانے اور عدم تعقل کا نام ہے۔ عقل کی آنکھ اور اس کے درک کو اندھا کر دیا ہے۔ ایبا انسان ایک واقعی بھیڑیا میں تبدیل ہو چکا ہے۔ انسان ایک ایا بھٹرا ہے جو جنگل کے بھٹروں سے بھی زیادہ درندہ ہے کیونکہ انسان اپنی عقل

اور فیم کو درندگی کی صفت میں استعال کرتا ہے۔ بعض انسان ایسے جرائم کا ارتکاب کرتے ہیں کہ جنہیں جنگل کے بھیڑئے بھی انجام نہیں دیے کیا وہ بھیڑئے نہیں ہیں؟ نہ بلکہ وہ واقعی بھیڑئے ہیں لیکن خود نہیں سیجھے اور دوسرے بھی اسے انسان سیجھے ہیں قیامت کے ون جب آنکھوں سے پردے ہٹا دیئے جائیں گے ان کا باطن ظاہر ہو جائےگا اور یہ بھی معلوم ہے کہ جنت بھیڑیوں کی جگہ نہیں ہے بھیڑیا بھی اولیاء خدا اور اللہ کے نیک بندوں کے ساتھ بہشت میں نہیں رہ سکا۔ ایسا بھیڑیا جو انسان کے راستے سے بھیڑیا ہوا ہے ضروری ہے کہ جنم کے تاریک اور وروناک عذاب میں ڈالا جائے اور زندہ رہے۔ انسان اس ونیا میں ایک انسان غیر متعین ہے جو اپنی شخصیت خود بنا تا ہے یا وہ انسان ہو جائےگا جو اللہ کے مقرب فرشتوں سے بھی بالاتر ہو جائےگا یا باطنی صورت میں مختلف حیوانات میں تبدیل ہو جائےگا ہے ایسا مطلب ہے جو علوم عالی میں بھی طابت ہو چکا ہے اور اسے اولیاء خدا بھی کشف اور مشاہدے کا ادعا کرتے ہیں اور نیز طابت ہو جائے ہوں اور آئمہ علیم السلام نے بھی فرمایا یعنی جو حقیق انسان کو پہچانے ہیں انہوں نے اس کی خبر دی ہے۔

رسول خدانے فرمایا ہے کہ لوگ قیامت کے دن ایس مکلوں میں محثور ہو گئے کہ بندر اور خزر کی شکلیں ان سے بہتر ہول گی<sup>۵۳</sup>،

امیر المومنین علیہ السلام نے اس فاسد عالم کے بارے میں فرمایا ہے کہ اس کی امیر المومنین علیہ السلام نے اس فاسد عالم کے بارے میں فرمایا ہے کہ اس کی فکل تو انسان کی فکل ہوگا کیوں اس کا دل حیوان کا دل ہو گا۔ وہ ہدایت کے راہے کو نہیں جانتا باکہ اس سے نہیں پچانتا باکہ اس سے اجتناب کرے ایبا شخص زندوں میں ایک مردہ انسان ہے۔''

الم جعفر صادق علیہ اللام نے فرمایا ہے کہ متکبر انسان چیوٹی کی شکل میں تبریل ہو جائے ہو محشر کے لوگوں کے پاؤں کے نیچے کیلا جائے گا یمال تک کہ لوگوں کا حساب و کتاب ختم ہو جائے ہے۔

خدا قران میں فرما آ ہے کہ قیامت کے دن وحثی حیوانات محثور ہو گئے۔

بعض مفرین نے اس آیت کی یول تغیر کی ہے کہ وحثی حوانات سے مراد وہ انسان ہیں جو حوانات کی شکلوں میں محثور ہونگ ورنہ حوانات تو مکلف نہیں ہوتے کہ جنہیں محثور کیا جائے۔

خدا قرآن مجید میں فرما آئے کہ جس دن تہماری جدائی اور علیحرگی کا دن ہو گا
کہ جس دفت صور میں پھونکا جائےگا اور تم گروہ گروہ ہو جاؤ کے بیض مغرین نے اس
آیت کی یوں تغییر کی ہے کہ قیامت کے دن انسان ایک دو سرے سے جدا ہو جائیں
گے اور ہر ایک انسان اپنی باطنی صورت کے ساتھ اپنے دو سرے بہ نشکلوں کے
ساتھ محشور ہو گا۔ اس آیت کی تغییر میں ایک عمرہ حدیث پنیمبر علیہ السلام سے نقل
ہوئی ہے۔

معاذبن جبل کتے ہیں کہ اس آیت یوم ینفخ فی الصور فتاتون افواجاکے متعلق میں نے رسول خدائے سوال کیا۔ اپ نے فربایا کہ اے معاذ تم نے ایک بہت اہم موضوع سے سوال کیا ہے آپ کے اس حالت میں آنو جاری ہو گئے اور فربایا کہ میری امت کے دس دستے مختلف شکلوں میں محثور ہوں گے جو ایک دو سرے سے مختلف ہو نگے۔ بعض بندروں کی شکل میں دو سرے بعض خزر کی گئل میں محثور ہو نگے۔ بعض برزمین کی طرف اور پاؤں اوپر کی طرف ہو نگے اور شکل میں محثور ہو نگے۔ بعض کے سرزمین کی طرف اور پاؤں اوپر کی طرف ہو نگے اور حرکت کریں گے۔ بعض اندھے اور سرگرداں ہو نگے۔ بعض گونگے اور بسرے ہوں کے کہ کچھ نمیں سمجھتے ہو نگے۔

بعض اپنی زبانوں کو چباتے ہوں گے اور پیپ اور گندگی اور خون ان کے منہ ے نکل رہا ہو گاکہ جس سے محشرکے لوگ تنفر کریں گے۔ بعض کے ہاتھ پاؤں کے ہوئے ہونگے۔ اور بعض اس حالت میں محشور ہونگے کہ آگ کے ستوں سے لکنے ہوئے ہونگے۔ بعض مردار سے بدبو تر ہونگے۔ بعض مس کے لباس پنے ہوئے ہونگے موان کے جم سے چپکا ہوا ہو گا۔ آپ نے اس وقت فرمایا کہ جو لوگ بندروں کی شکل میں محشور ہونگے وہ وہ ہونگے جو چھلےور اور خن چین سے اور جو خزیر کی شکل

میں محشور ہونگے وہ رشوت خور اور حرام خور تھے اور جو النے لئے حرکت کر رہے ہونگے وہ سود خور تھے اور جو اندھے محشور ہونگے وہ ہونگے جو تضاوت اور حکومت میں ظلم وجور کرتے تھے اور جو اندھے اور بسرے محشور ہونگے وہ اپنے کردار میں خود پند سے اور جو اپنی زبان کو چبا رہے ہونگے وہ وہ علماء اور قاضی ہونگے کہ جن کا کردار ان کے اقوال کے مطابق نہ تھا اور جو ہاتھ پاؤں کے محشور ہونگے وہ ہمایوں کو ازاد اور اذرت دیتے تھے اور جو آگ کے ستوں سے لئے ہوئے ہوئے وہ بادشاہوں کے سامنے لوگوں کی شکایت لگاتے تھے اور جن کی بدیو مردار سے بدتر ہوگی وہ دنیا میں خواہشات اور لذت نفس کی پیروی کرتے تھے اور جن کی بدیو مردار سے بدتر ہوگی وہ دنیا میں خواہشات اور لذت نفس کی پیروی کرتے تھے اور جن کا بدیو مردار سے بدتر ہوگی وہ دنیا میں حق تھا ادا میں کرتے تھے اور جن لوگوں نے مس کا لباس پہنا ہوا ہو گا وہ متکبر اور فخر کیا کرتے میں

الذا اخلاقی امور کو معمولی اور غیر مهم شار نہیں کرنا چاہئے بلکہ یہ بہت اہم امور چیں جو انسان کی انسانی اور باطنی زندگی کو بناتے ہیں یماں تک کہ وہ کیما ہونا چاہئے میں اثر انداز ہوتے ہیں۔ علم اخلاق نہ صرف ایسا علم ہے کہ جو کس طرح زندہ رہنے کو بتلا آ ہے۔ بیکہ یہ وہ علم ہے جو انسان کو کیما ہونا چاہئے بھی بتلا آ ہے۔

THE REST OF THE STATE OF THE REST WITH

Chiles was well of to

LAGUE BONGE TO VALUE OF ENCLOSED A COUNTY

ليكن وه نهيل ويمصة ٢٠١٠

ايمان:-

قرآن فرماتا ہے کہ خداوند عالم نے ان کے دلوں میں ایمان قرار دیا ہے اور اپنی خاص روح سے ان کی تائید کی ہے۔ "

كفرو ايمان:

قرآن فرما آ ہے۔ ابو لوگ آخرت پر ایمان نہیں رکھتے ان کے دل انکار کرتے ہیں اور تکبر بچالاتے ہیں۔' تکبر بچالاتے ہیں۔' نیز فرما آ ہے۔ گفار وہ لوگ ہیں کہ خدا نے ان کے دلوں اور کانوں اور آنکھوں پر ممر ڈال دی ہے اور وہ غافل ہیں آئے "

فاق:-

قرآن فرماتا ہے کہ منافق اس سے ڈرتے ہیں کہ کوئی سورہ خداکی طرف سے انزل ہو جائے اور جو کچھ وہ ول میں چھپائے ہوئے ہیں وہ ظاہر ہو جائے۔

ہرایت پانا :-

قرآن میں ہے گا بجو مخص اللہ پر ایمان لے آئے وہ اس کے دل کو ہدایت کرتا ہے اور خدا تمام چیزوں سے آگاہ ہے کا '' ہے اور خدا تمام چیزوں سے آگاہ ہے ''آلا '' نیز خدا فرماتا ہے کہ گذرے ہوئے لوگوں کے ہلاک کر دینے میں اس مخص کے لئے تھیجت اور تذکرہ ہے جو دل رکھتا ہویا حقائق کو سنتا ہو اور ان کا شاہد ہو۔''

اطمینان اور سکون:-

قرآن میں ہے کہ متوجہ رہو کہ اللہ کے ذکر اور یاد سے ول آرام حاصل کرتے

قرآن میں قلب

College O The State of the Stat

· 自然是是是在在原理教育的人的原理的

to the deliberation of the state of the state of the

قلب کی لفظ قرآن اور احادیث میں بہت زیادہ استعال ہوئی ہے اور اسے ایک خاص اہمیت قرار دی گئی ہے لیکن یہ خیال نہ کیا جائے کہ قلب سے مراد وہ دل ہے جو انسان کے دائیں جانب واقع ہوا ہے اور اپنی حرکت سے خون کو انسان کے تمام بدن میں پچا تا ہے اور حیوانی زندگی کو باقی رکھتا ہے یہ اس لئے کہ قرآن مجید میں قلب کی لفظ کی طرف ایسی چیزیں منسوب کی گئی ہیں کہ جو اس قلب کے جم صوبری سے منسبت نہیں رکھتیں مثلاً

فهم اور عقل:-

قرآن فرماتا ہے کہ کیوں زمین کی سر نہیں کرتے باکہ ایبا ول رکھتے ہوں کہ جس سے تعقل کریں۔

عدم تعقل وقهم :-

قرآن فرما آ ہے کہ اُن کے دلوں پر مرلگا دی گئی ہے اور وہ نہیں سجھتے۔'' قرآن فرما آ ہے کہ اُن کے پاس دل موجود ہیں لیکن وہ نہیں سجھتے اور آنکھیں موجود ہیں مراد وہ مجرد ملکوتی جوہر ہے کہ جس سے انسان کی انسانیت مربوط ہے۔ قلب کا مقام قرآن میں اتنا عالی اور بلند ہے کہ جب اللہ تحالی سے ارتباط جو وی کے ذریعے سے انسان کو حاصل ہو آ ہے وہاں قلب کا ذکر کیا جاتا ہے۔ خداوند قرآن مجید میں پیغیبرعلیہ السلام سے فرماتا ہے کہ (روح الامین (جرئیل) نے قران کو تیرے قلب پر نازل کیا ہے ناکہ تو لوگوں کو ورائے۔ نیز خدا فرماتا ہے اے پیغیبر کمہ دے کہ جو جرائیل کا دسمن کا دسمن ہے وہ خدا سے دسمنی کرتا ہے کیونکہ جرائیل نے تو قرآن اللہ کے اذن سے تیرے قلب پر نازل کیا ہے۔ قلب کا مرجبہ اتنا بلند ہے کہ وہ وی کے فرشتے کو دیکھا اور اس کی منتگو کو سنتا ہے خدا قرآن میں فرماتا ہے کہ خدا نے اپنے بندے (محمر ) پر وی کی ہے اور جو پیغیبر کے قلب نے مشاہدہ کیا ہے اسے فرشتے نے جھوٹ نہیں بولا ۔ "

#### تلب كى صحت فى بيمارى

ہماری ذندگی قلب اور روح سے مربوط ہے روح بدن کو کنٹرول کرتی ہے۔
جم کے تمام اعضاء اور جوارح اس کے تابع فرمان ہیں تمام کام اور حرکات روح
ساور ہوتے ہیں۔ ہماری سعادت اور بدیختی روح سے مربوط ہے۔ قرآن اور
احادیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ انسان کا جم بھی سالم ہوتا ہے اور بھی بیمار اور اس کی
روح بھی بھی سالم ہوتی ہے اور بھی بیمار۔ خداوند عالم قرآن میں فرماتا ہے کہ جس
دو جس بھی سالم ہوتی ہے اور بھی بیمار۔ خداوند عالم قرآن میں فرماتا ہے کہ جس
دوح کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف لوئے گا۔

نیز ارشاد فرما آ ہے کہ اس ہلاکت اور تباہ کاری میں تذکرہ ہے جو سالم روح رکھتا دی ہے ؟ اس ہلاکت اور تباہ کاری میں تذکرہ ہے جو سالم روح رکھتا ہو گا۔ اور فرما آ ہے کہ "بشت کو نزدیک لائینگے جو دور نہ ہوگی ہے بہشت وہی ہے جو تمام ان بندوں کے لئے ہے جو خدا کی طرف اس حالت میں لوث آئے ہیں کہ جنہوں نے اپنے آپ کو گناہوں سے محفوظ رکھا اور خدا نے ان کے لئے اس کا وعدہ کیا ہے کہ

بین اور نیز فرماتا ہے۔ خدا ہے کہ جس نے سکون کو دل پر نازل کیا ہے باکہ ان کا ایمان زیادہ ہو۔"

اضطراب وتخر:-

خدا قرآن میں فرماتا ہے فقط وہ لوگ جو اللہ اور قیامت پر ایمان نہیں رکھتے اور النے دلوں میں شک اور تردید ہے وہ تم سے جماد میں نہ حاضر ہونے کی اجازت لیتے ہیں اور وہ بھیشہ شک اور تردید میں رہیں گے۔ "

مرمانی اور ترحم:

قرآن میں ہے ہم نے ان کے دلول میں جو عیسی علیہ السلام کی پیروی کرتے ہیں مہانی اور ترجم قرار دیا ہے۔ "

نیز خدا فرما آ ہے کہ اے پغیرا خدا ہے جس نے اپنی مدد اور مومنین کے وسلے سے تیری تائید کی ہے اور ان کے دلول میں الفت قرار دی ہے۔ "

یخت دل :-

قرآن میں خدا فرماتا ہے اے پینمبرا اگر تو سخت دل اور تند خو ہوتا تو لوگ تیرے اردگرد سے پراگندہ ہو جاتے۔ اس

خلاصہ ول قرآن مجید میں ایک ممتاز مقام رکھتاہے اور اکثر کام اس کی طرف منبوب کئے جاتے ہیں جیسے ایمان ، گفر نفاق ، تعقل ، فہم ، عدم تعقل ، قبول حق ، حق کا قبول نہ کرنا۔ ہدایت ، گمرابی خطاء عمد طمارت۔ آلودگ۔ رافت و محبت غلظت۔ رعب غصب شک تردید۔ ترجم۔ قساوت۔ حسرت آرام۔ تکبر حسد ، عصیان و نافرانی ، لغزش اور دو سرے اس طرح کے کام بھی دل کی طرف منبوب کئے گئے ہیں جب کہ دل جو گوشت کا بنا ہوا ہے اور بائیں جانب واقع ہے وہ ان کاموں کو بجا نہیں لا آ بلکہ سے کام انسان کے نفس اور روح کے ہوا کرتے ہیں۔ لاذا سے کمنا ہو گاکہ قلب اور دل سے انسان کے نفس اور روح کے ہوا کرتے ہیں۔ لاذا سے کمنا ہو گاکہ قلب اور دل سے

ول اور روح کی بیاریوں کو معمولی شار نہیں کرنا چاہئے بلکہ یہ جسم کی بیاریوں سے کئی گناہ خطرناک ہیں اور ان کا علاج ان سے زیادہ سخت اور مشکل ہے۔ جسم کی بیاریوں میں جسم کے نظام تعاول میں گر ہو ہوا کرتی ہے کہ جس سے درد اور بے چینی اور بیا او قات کسی عضو میں نقص آ جاتا ہے لیکن پھر بھی وہ محدود ہوتی ہیں اور زیادہ سے زیادہ آخری عمر تک باتی رہتی ہیں۔ لیکن روح کی بیاری بد بختی اور عذاب اخروی کو بھی ساتھ لاتی ہے اور ایبا عذاب اسے دیاجائیگا جو دل کی گرائیوں تک جائیگا اور اسے جلا کر رکھ دے گا۔ جو روح اس دنیا میں خدا سے عافل ہے اور اللہ تعالی کی نشانیوں کا مشاہرہ نہیں کرتی اور اپنی تمام عمر کو گمراہی اور کفراور گناہ میں گذار دیتی ہے در حقیقت وہ روح اندھی اور آئریک ہے وہ اسی اندھے بن اور بے نوری سے قیامت میں مبعوث ہو گا اور اس کا انجام سوائے درد ناک اور سخت زندگی کے اور پچھ نہ ہو گا۔

خدا قرآن میں فراتا ہے کہ جو ہماری یاد سے روگردانی کرتے ہیں ان کی زندگی خت ہو گی اور قیامت کے دن کے گا خدایا مجھے کوں اندھ محثور ہونگے وہ قیامت کے دن کے گا خدایا مجھے کیوں اندھا محثور کیا ہے؟ حالا تکہ میں دنیا میں تو بینا تھا خدادند عالم اس کے جواب میں فرمائے گا کہ میری نشانیاں تیرے سامنے موجود تھیں لیکن تو نے انہیں بھلا دیا اس لئے اس کے حہیں فراموش ردیا گیا ہے۔

فدا فرما ما ہے کم زمین میں کیوں سر نہیں کرتے باکہ تم ایے ول رکھتے ہوگے کہ ان سے سجھتے اور خنے والے کان رکھتے ہوتے یقینا" کافروں کی آنکھیں اندھی نہیں۔ \*\*
نہیں بلکہ الحکے ول کی آنکھیں اندھی ہیں۔ \*\*

 جو خدا مہان سے ڈر تا رہا اور خشوع کرنے والی روح کے ساتھ اللہ کی طرف لوث آیا ۲۲ ،،

جیسے کہ آپ نے ملاحظہ کیا ہے کہ ان آیات میں روح کی سلامت کو دل کی طرف منسوب کیا گیا ہے اور انسان کی اخروی سعادت کو روح سے مراوط قرار دیا ہے کہ جو سالم قلب اور خشوع کرنے والے دل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف لوث آیا ہو اور دو سری جانب خداوند عالم نے بعض دلوں یعنی روح کو بیار بتلایا ہے جیے خداوند عالم فرماتا ہے کہ مناوی کونیادہ کرتا ہے۔ "ینز فرماتا ہے کہ" مناوقتین کے دلوں میں بیاری ہے کہ خدا ان کی بیاری کونیادہ کرتا ہے۔ "ینز فرماتا ہے کہ" وہ لوگ کہ جن کے دلوں میں بیاری ہے وہ یمود اور نصاری کی دوستی فرماتا ہے کہ" وہ لوگ کہ جن کے دلوں میں بیاری ہے وہ یمود اور نصاری کی دوستی کرنے میں جلدی کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم وُرتے ہیں کہ ایمان لانے کیوج سے مصیبت اور گرفتاری موجود نہ ہو جائے۔" ان ایات میں کفرنفاق کفار سے دوستی کو قلب کی بیاری قرار دیا گیا ہے۔ اس طرح کی آیات اور سینکٹوں روایات سے جو پیخبر اور کی بیاری قرار دیا گیا ہے۔ اس طرح کی آیات اور سینکٹوں روایات سے جو پیخبر اور گلب کی بیاری قرار دیا گیا ہے۔ اس طرح کی آیات اور سینکٹوں روایات سے جو پیخبر اور گلب کی بیاری قرار دیا گیا ہے۔ اس طرح کی آیات اور سینکٹوں روایات سے جو پیخبر اور قلب کی بیاری فرود نظر نہیں آتی کہ دل کی بیاری کو مجازی معنی پر محمول کیا جائے۔

خداوند عالم جو روح اور دل کا خالق ہے اور پیٹیبر اور آئمہ ملیم السلام کہ جو انسان شناس ہیں دل اور روح کی بعض بیاریوں کی اطلاع دے رہے ہیں ہم کیوں نہ اس بیاری کو اس کے حقیقی معنی پر مجمول کریں۔ وہ حضرات جو واقعی انسان شناس ہیں کفر نفاق حق کو قبول نہ کرنا۔ تکبر کینہ پروری غصہ چفل خوری خیانت خود پندی خوف برا چاہنا شمت بر گوئی، غیبت "ترخوئی، ظلم" بیاہ کاری" بخل مرص عیب جوئی، وروغ گوئی حب مقام ریاکاری حیلہ بازی "بد ظنی، قساوت صعف نفس اور دو سری بری صفات کو انسان کی روح اور قلب کی بیاری بتلا رہے ہیں پس جو لوگ ان بیاریوں کے ساتھ اس دنیا ہے جائیں گے وہ ایک سالم روح و دل سے خدا کے پاس نہیں جا رہے ہوگے

خدا فرماتا ہے کہ جس محض کو خدا ہدایت کرتا ہے وہی ہدایت یافتہ ہے اور جو مخض اپنے (اعمال کی وجہ) سے مگراہ ہو گا اس کے لئے کوئی دوست اور اولیاء نہ ہونگے اور قیامت کے دن جب وہ اندھے اور بسرے اور کونگے ہونگے ان کو ایسے چروں سے ہم محشور کریں گے۔ "

ممکن ہے کہ اس گفتگو سے تعجب کیا جائے اور کما جائے کہ اس کا کیا مطلب ہے کہ قیامت کے ون انسان کی باطنی آنکھ آندھی ہو گی؟ کیا ہم اس آنکھ اور کان ظاہری سے کوئی اور آنکھ کان رکھتے ہیں؟ جواب میں عرض کیا جائیگا کہ بال جس نے انسان کو خلق فرایا ہے اور جو اللہ کے بندے انسان شناس ہیں انہوں نے خردی ہے کہ انسان کی روح اور ول بھی آنکھ کان زبان رکھتی ہے گرچہ یہ آنکھ اور کان اور زبان اس کی روح سے سٹیت رکھتی ہے۔ انسان ایک پیچیدہ موجود ہے کہ جو اپنی باطنی ذات میں آیک مخصوص زندگی رکھتا ہے۔ انسان کی روح آیک تنما مخصوص جمان ہے۔ اس کی روح آیک تنما مخصوص جمان ہے۔ اس کی کے لئے اس جمان میں نور بھی ہے اور صفا اور پاکیزگی بھی اس میں پلیدی اور کدورت کی اس میں پلیدی اور کدورت بھی اس میں اس جمال کا نور اور مخلمت کا ہم سنخ نہیں ہے بلکہ اللہ اور قیامت اور نبوت اور خلمت کا ہم سنخ نہیں ہے بلکہ اللہ اور قیامت اور نبوت اور خران پر ایمان روح انسانی کے لئے نور ہے۔

فدا قرآن میں فرماتا ہے کہ جو لوگ محر پر ایمان لے آئے ہیں اور اس کی عرت کرتے ہیں اور اس کی مراہ ہے عرت کرتے ہیں اور اس کی مرد کرتے ہیں انہوں نے اس نور کی جو ان کی ہمراہ ہے ہیں لوگ نجات یافتہ اور سعاد تمند ہو نگے۔

خدا فرما آ ہے۔ ''یقینا'' تمہاری طرف خداوند عالم سے ایک نور اور کتاب مبین خدا فرما آ ہے۔ 'نیز خدا فرما آ ہے کہ کیا وہ مخض کہ جس کے دل کو خدا نے اسلام کے قبول کر لینے کے لئے کھول دیا ہے اور اس نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے نور کو پالیا ہے وہ دو سروں کے برابر ہے؟ افسوس اور عذاب ہے اس کے لئے کہ جس کا دل اللہ تعالیٰ کے ذکر سے قسمی ہو گیا ہے۔ ایسے لوگ ایک واضح گمرایی میں ہو نگے۔' خداوند عالم

نے ہمیں خبر دی ہے کہ قرآن ایمان اسلام کے احکام اور قوانین تمام کے تمام نور ہیں۔ انکی اطاعت اور پیروی کرنا قلب اور روح کو نورانی کر دیتے ہیں یقینا " یہ ای دنیا میں روح کو نورانی کرتے ہیں لیکن اس کا نتیجہ آخرت کے جمان میں جا ظاہر ہو گا۔ خداوند عالم نے خبر دی ہے کہ کفر نفاق گناہ حق سے روگردانی تاریکی روح کو کثیف کر دیتے ہیں لیکن اس کا نتیجہ آخرت کے جمان میں جا ظاہر ہو گا۔ پیفیمروں کو اس غرض کے لئے مبعوث کیا گیا ہے تاکہ وہ لوگوں کو کفر کی تاریکی سے نکایس اور ایمان اور نور کے محیط میں وارد کریں۔

خداوند عالم فرما آ ہے کہ "جم نے قرآن کو تم پر نازل کیا ہے ماکہ لوگوں کو آریکیوں سے نکالے اور نور میں وارد کرئے۔"

مومنین ای جمان میں نور ایمان تزکیہ نفس مکارم اظاق یاد خدا اور عمل صالح خدر یعے اپنی روح اور ول کو نورانی کر لیتے ہیں اور باطنی آکھ اور کان سے حقائق کا مثاہدہ کرتے ہیں اور سنتے ہیں۔ اس طرح کے لوگ جب اس جمان سے جاتے ہیں تو وہ سرا سر نور اور سرور اور زیبا اور خوشما ہونے اور آخرت کے جمان میں ای نور سے کہ جب دنیا میں میا کیا ہو گا فاکدہ حاصل کریں گے۔ خدا وند عالم قران مجید میں فرما آ سے دن کو یاد کرد جب مومن مرد عورت کا نور الح آگے اور دائیں جانب کو روشن کے ہوگا (اور ان سے کما جائےگا) کہ آج تمارے لئے خوشجری الی بہت ہے کہ جس کی نمرین درخوں کے نیجے سے جاری ہیں اور تم بھشہ کے لئے یمال رہو گے اور رہ ایک بہت بری سعادت اور خوشجی ہے۔

درست ہے کہ آخرت کے جمان کے نور کو ای دنیا سے حاصل کیا جاناہو آ ہے اس کے نو کو ای دنیا سے حاصل کیا جاناہو آ ہے اس کے نو کافر اور منافق آخرت کے جمان میں نور نہیں رکھتے ہوئے۔

قرآن میں آیا ہے کہ اس دن کو یاد کرد جب منافق مرد اور عورت مومنین سے کہ تھوڑی سے مملت دو ماکہ ہم تممارے نور سے استفادہ کرلیں ان سے

49

WA

ارادہ نہ کرے تو اس کے قلب کو اس کی اپنی حالت پر چھوڑ دیتا ہے۔

امام صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ قلب کے دو کان ہیں ایمان کی روح

آہت ہے اے کار خیر کی دعوت دیتی ہے اور شطن آہت سے اے برے کاموں کی

وعوت دیتا ہے جو بھی ان میں سے دوسرے پر غالب آ جائے وہ قلب کو اپنے لئے

خمہ میں اس موری ،

الم صادق علیہ السلام نے رسول خدا صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے نقل کیا ہے رہ آپ نے فرمایا کہ سب سے بدترین اندھا پن قلب کا اندھا پن ہے۔ "
الم محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ انسان کے قلب میں ایک سفید واضح نقطہ ہوتا ہے اگر گناہ کا ارتکاب کر لے تو اس کے قلب میں سیاہ نقطہ پیدا ہو جاتا ہے اگر اس کے بعد توبہ کر لے تو وہ سیاہ نقطہ مٹ جاتا ہے اور اگر گناہ کرنے پر اصرار کرے تو وہ سیاہ نقطہ آہمتہ سے بوضے لگ جاتا ہے بمال تک کہ وہ اس سفید نقطے کو گھیر لیتا ہے اس حالت میں پھر اس قلب کا مالک انسان نیکیوں کی طرف رجوع نہیں کرتا اور اس پر یہ آیت صادق آ جاتی ہے کہ ان کے اعمال نے ان کے قلوب پر غلبہ ماصل کرلیا ہے اور انہیں تاریک کردیا ہے۔

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جس میں تقوی اور خوف خدا کم ہو اس کا قلب اور دل مرجاتا ہے اور جس کا دل مرجائے وہ جسم میں داخل ہو گا۔ "
حضرت المی علیہ السلام نے اپنے فرزند کو وصیت میں فرمایا کہ آ اے فرزند بفقر اور ناواری ایک مصیبت اور بیماری ہے اور اس سے سخت بیماری جسم کی بیماری ہے اور دل کی بیماری جسم کی بیماری ہے اور دل کی بیماری جسم کی بیماری سے بھی زیادہ سخت ہے۔ مال کی وسعت اللہ تعالیٰ کی ایک فعمت ہے اس سے افضل بدن کا سالم رہنا ہے اور اس سے افضل دل کا تقویٰ ہے۔ " وسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے۔ کہ خضرت داود پیغیر نے اللہ تعالیٰ کی درگاہ میں عرض کیا خدایا تمام بادشاہوں کے خزانے میں تیرا خزانہ کمال ہے؟

كما جائيًا كه أكر موسكما ب تو ونيا مين والي على جاؤ اور اين لئ نور كو عاصل كو-"

#### فلب روح ا ما ديث مي

دین کے رہبروں اور حقیق انسان کو پہچائے والوں نے انسان کی روح اور قلب کے بارے بہت عمرہ اور مفید مطالب بتلائے ہیں کہ ان میں سے بعض کی طرف یمال اشارہ کیا جاتا ہے بعض احادیث کی بنا پر قلب اور روح کو تین گروہ میں تقییم کیا گیاہے۔ امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں کہ ہم تین طرح کے قلب رکھتے ہیں پہلی نوع۔ ٹیڑھا قلب جو کسی خیر اور نیکی کے کاموں کو درک نہیں کرتا اور یہ کافر کا قلب ہے۔ دو سری نوع وہ قلب ہے کہ جس میں ایک سیاہ نقطہ موجود ہے یہ وہ قلب ہے کہ جس میں ایک سیاہ نقطہ موجود ہے یہ وہ قلب ہے کہ جس میں ایک سیاہ نقطہ موجود ہے یہ وہ قلب ہے کہ جس میں ایک سیاہ نقطہ موجود ہے یہ وہ قلب ہے کہ جس میں ایک سیاہ نقطہ موجود ہے ان دو میں سے جو زیادہ قوی ہو گا وہ اس قلب پر غلبہ حاصل کر لیگا۔ تیسری نوع قلب مفتوح ہے اس قلب میں جانے ہو دیا ہو گی تیسری نوع قلب مفتوح ہے اس قلب میں چراغ جل رہا ہے جو کبھی نہیں بجھتا اور یہ مومن کا قلب ہے۔ وہ دو تیس سے دو تیں دورہ سے دورہ میں بھتا اور یہ مومن کا قلب ہے۔

امام جعفر صادق علیہ السلام اپنے پدر بزرگوار سے نقل کیا ہے کہ آپ نے فرمایا کہ قلب کے لئے گناہ سے کوئی چزید تر نہیں ہے۔ قلب گناہ کا سامنا کرتا ہے اور اس سے مقابلہ کرتا ہے یہاں تک کہ گناہ قلب پر غالب آ جاتا ہے اور وہ قلب کو الثا اور میڑھا کر دیتا ہے۔''

اور امام سجاو علیہ السلام نے ایک حدیث میں فرمایا ہے کہ انسان کی چار آنکھیں ہیں اپنی دو ظاہری آنکھوں سے دین اور دنیا کے امور کو دیکھتا ہے اور اپنی دو باطنی آنکھوں سے ان امور کو دیکھتا ہے جو آخرت سے مربوط ہیں جب اللہ کی بندے کی بھلائی چاہتا ہے تو اس کے قلب کی دو باطنی آنکھوں کو کھول دیتا ہے ناکہ اس کے ذریعے غیب کے جمان اور آخرت کے امر کا مشاہدہ کر سکے اور اگر خدا اس کی خیر کا

الله تعالی نے جواب میں فرمایا کہ میرا ایک خزانہ ہے جو عرش سے برا اور کری سے وسیع تر اور بہشت سے زیادہ خوبسورت ہے اس فرانہ کی زمین معرفت اور اس کا آسان ایمان۔

اس کا سورج شوق اور اس کا چاند محبت اور اس کے ستارے خدا کی طرف توجهات اس کا باول عقل اس کی بارش رحمت اس کا میوہ اطاعت اور ثموہ حکمت ہے۔ میرے خزانے کے چار دروازے ہیں پہلا علم، دو سرا عقل سیرا میر، چوتھا رضایت، جان لے کہ میرا خزانہ میرے مومن بندوں کا قلب اور دل ہے۔ '

الله تعالی کے ان بندوں کے جو قلب اور دل اور روح کو پنچانے ہیں ان احادیث میں بہت مفید مطالب بیان فرمائے ہیں کہ کچھ کی طرف ہم یمال اشارہ کرتے ہیں۔

قلب كافر

کافر کے دل کے متعلق کما گیا ہے کہ وہ الٹا اور ٹیڑھا ہے اس میں کوئی بھلائی اس ہے۔ اس طرح کا دل اپنی اصلی فطرت سے ہٹ چکا ہے اور عالم بالا کی طرف نگاہ نہیں کرتا وہ صرف دنیاوی امور کو دیکھا ہے اس لئے وہ خدا اور آخرت کے جمال کا مشاہدہ نہیں کرتا اس کے بارے نیکی اور خوبی کا تصور نہیں کیا جا سکتا کیونکہ نیک کام مشاہدہ نہیں کرتا اس کے بارے نیکی اور خوبی کا تصور نہیں کیا جا سکتا کیونکہ نیک کام اس صورت میں درجہ کمال اور قرب الٹی تک چہنچ ہیں جب وہ رضا الٹی کے لئے انجام دیئے جائیں لیکن کافر نے اپنے دل کو الٹا کر دیا ہے تاکہ وہ خدا کو نہ دکھ سکے وہ اپنے تمام کاموں سے سوائے دنیا کے اور کوئی غرض نہیں رکھتا وہ صرف دنیا تک رسائی چاہتا ہے نہ خدا کا قرب۔ اس طرح کا دل گرچہ اصلی فطرت والی آئکھ رکھتا تھا لیکن اس نے اپنی آئکھ کو اندھا کر رکھا ہے۔ کیونکہ وہ واضح ترین حقیقت وجود خدا جو تمام جمال کا خالق ہے کا مشاہدہ نہیں کرتا وہ اس دنیا میں اندھا ہے اور آخرت میں بھی اندھا ہو گا۔ اس نے اس دنیا میں امور دنیا سے دل لگا رکھا ہے اور آخرت میں بھی اندھا ہو گا۔

امور ونیا سے ہی وابطی باقی رہے گی لیکن وہ اسے وہاں حاصل نہ ہوں گے اور وہ اس کے فراق کی آگ میں جاتا رہے گا۔ اس قتم کے دل میں ایمان کا نور نہیں چکتا اور وہ بالکل ہی تاریک رہتا ہے۔

اییا ول مقام کا تمام نور اور سرور اور شوق اور رونق اور صفا والا ہو تا ہے اور آخرت کے جمان میں بھی اس حالت میں محدور ہو گا۔ (ایسے دل والے کو مبار کیے 3۔ مومن کا ول جب بھی گناہ سے آلودہ ہو جاتا ہے تو ایسے مومن کا دل بالکل تاریک اور بند نہیں رہتا بلکہ ایمان کے نور سے روشن ہو جاتا ہے اور کمال اللی اور تابش رحمت کے لئے کھل جاتا ہے لیکن گناہ کے بجالاتے سے اس کے دل پر ایک سیاہ نقطہ موجود ہو جاتا ہے اور اس طریق سے شیطن اس میں راستہ پالیتا ہے۔ اس کے دل

دن بدن اس کے صفا قلب اور نورانیت اور مریان ہونے میں اضافہ ہو تا جاتا ہے۔ عبادت اور وعا کے نتیج میں ون بدن عبادت اور دعا اور خدا سے انس و محبت میں زیادہ علا تمند ہو تا جاتا ہے۔ اور اگر اس نے اسے اندرونی اور باطنی خواشات کو نظر انداز کیا اور اس کے مخالف عمل کیا تو آہت آہت وہ پاک احساسات نقصان کی طرف جانا شروع كر دية بين يمال تك كم مكن ع وه بالكل ختم اور نابود مو جائين- اگر اس في دو سرول کے درو کے موارد کو دیکھا اور ان کے ظاف اپنے روعمل کا مظاہرہ نہ کیا تو آہت آہت ان سے مانوس ہو جاتا ہے اور ان کے دیکھنے سے معمولی سا اثر بھی نہیں لیتا بلکہ ہو سکتا ہے کہ ایسے مقام تک پہنچ جائے کہ دو سرول کے فقر اور فاقہ اور ذات و خواری بلکہ ان کے قید و بند اور مصائب سے لذت حاصل کرنا شروع کر دے۔ انسان ابتداء میں گناہ کرنے پر پشیان اور ناخوش ہوتا ہے لیکن اگر ایک وفعہ گناہ کا ارتکاب کر لیا تو دوسری وفعہ گناہ کرنے پر تیار ہو جاتا ہے اور ای طرح دوسری وفعہ گناہ کے بعد تیری دفعہ گناہ کرنے کے لئے ماضر ہو جاتا ہے اور گناہ کرنے کے اصرار پر ایک ایے مقام تک پہنچ جاتا ہے کہ پھر گناہ کرنے سے پشیانی کا احساس تو بجائے خود بلکہ گناہ کرنے الی کامیابی اور خوشی قرار ویتا ہے۔ ایسے انسانوں کے اس طرح کے ول سیاہ اور اللے ہوتے ہوتے ہیں اور قرآن اور احادیث کی زبان میں انہیں تھی القلب کما جاتا ہے سیطین نے ایسے ولوں پر قبضہ کر لیا ہوتا ہے اور اللہ تعالی کے مقرب فرشتوں کو وہاں سے نکال دیا ہوتا ہے۔ اس کے نجات کے دروازے اس طرح بند ہو جاتے ہیں کہ اس كے لئے توبہ كرنے كى اميد بھى نہيں كى جا كتى-

خدا قران میں فرماتا ہے کہ جب ہماری مصیبت ان پر وارد ہوتی ہے تو توبہ اور داری کیوں نہیں کرتے؟ ان کے دلوں پر قساوت طاری ہو چکی ہے اور شطان نے ان کے برے کردار کو ان کی آنکھوں میں خوشما بنا دیا ہے۔ ''

نیز خدا فرما آئے ۔ ' افسوس ہے ان دلوں پر کہ جنہیں یاد خدا سے قساوت نے گھرر کھا ہے ایک واضح گراہی میں بڑے ہوئے ہیں۔ ''

کی آگھ اندھی نہیں ہوتی لیکن گناہ کی وجہ سے پہار ہو گئی ہے اور اندھے پن کی طرف آگئی ہے۔ اس طرح کے دل میں فرشتے بھی راستے پالیتے ہیں اور شیطن بھی۔ فرشتے ہیں اور اسے نیکی کی طرف وعوت دیتے ہیں شیطن اس سیاہ نقطہ کے ذریعے سے نفوذ پیدا کرتا ہے اور اسے برائی کی وعوت دیتا ہیں شیطن اس سیاہ نقطہ کے ذریعے سے نفوذ پیدا کرتا ہے اور اسے برائی کی وعوت دیتا ہے۔ شیطن اور فرشتے اس طرح کے دل میں ہمیشہ جنگ اور جدال میں ہوتے ہیں۔ فرشتے چاہتے ہیں کہ تمام دل پر نیک اعمال کے ذریعے چھا جائیں اور شیطن کو وہاں سے خارج کر دیں اور شیطن بھی کوشش کرتا ہے کہ گناہ کے بجالات سے دل کو تاریک بلکہ تاریک بلکہ تاریک ترکر دے اور فرشتوں کو وہاں سے باہرنگال دے اور پورے دل کو آپ قیضے تاریک ترک حر دے اور ایمان کے دروازے کو بالکل بند کر دے۔ یہ دونوں ہمیشہ ایک میں لئے رہے اور اس کی عدو مرے کو دکھلنے پر گئے رہتے ہیں اور پھر ان میں کون کامیاب ہوتا ہے اور اس کی کامیابی کتنی مقدار ہوتی ہے۔ انسان کی باطنی زندگی اور اخروی زندگی کا انجام اس سے وابستہ ہوتا ہے یہ وہ مقام ہے کہ جمال نفس کیساتھ جماد کرنا ضروری ہو جاتا ہے کہ جم

#### تسىالقلب

انسان کی روح اور دل ابتداء میں نورانیت اور صفاء اور مہانی اور ترحم رکھتے ہیں۔ انسان کا دل دو مرول کے دکھ اور درد یہاں تک کہ جوانات کے دکھ اور درد سے بھی رنج کا احساس کرتا ہے اسے بہت پند ہوتا ہے کہ دو مرب آرام اور اچھی زندگی بر کریں اور دو مرول پر احسان کرنے سے لذت حاصل کرتا ہے اور اپنی پاک فطرت سے خدا کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور عباوت اور دعا راز و نیاز اور نیک اعمال کے بحالانے سے لذت حاصل کرتا ہے اور گناہوں کے ارتکاب سے فورا" متاثر اور پشیان ہو جاتا ہے۔ اگر اس نے فطرت کے نقاضے کو قبول کرلیا اور اس کے مطابق عمل کیا تو

ولب كطبيب اورمعاليج

پہلے بیان ہو چکا ہے کہ دل اور روح بھی جم کی طرح سالم ہوا کرتا ہے اور بھار۔ انسان کی اخروی سعادت اس سے مربوط ہے کہ انسان سالم روح کے ساتھ اس دنیا سے جائے۔ ہمارے لئے ضروری ہے کہ روح کی سلامتی اور بھاربوں سے واقف موں۔

ان بیاریوں کی علامات کو پہچائیں ٹاکہ روح کی مختلف بیاریوں سے مطلع ہوں ان بیاریوں کے اسباب اور علل کو پہچائیں ٹاکہ ان بیاریوں کو روک سکیں کیا ان بیاریوں کی پہچان میں ہم خود کافی معلومات رکھتے ہیں یا ان کی پہچان میں پیغیبروں کے محتاج ہیں۔ اس میں کسی شک کی مخجائش نہیں کہ ہم روح کی خلقت اور اس کے اسرار اور رموز سے جو اس موجود ملکوتی میں رکھے گئے کافی معلومات نہیں رکھتے۔

قاعد تا ہم اپنی روحانی اور باطنی زندگی سے بے خبر ہیں۔ نفسانی بیاریوں کے اسپاب کو اچھی طرح نہیں جانے اور ان بیاریوں کی علامتوں کی بھی اچھی طرح تشخیص اسپاب کو اچھی طرح نہیں جانے اور ان مختلف بیاریوں کا علاج اور توڑ بھی نہیں جانے اس لئے پیفیبروں کے وجود کی طرف مختاج ہیں تاکہ وہ ہمیں اس کے طریق کارکی ہدایت اور رہبری کریں۔ پیفیبر روح کے معالج اور ان بیاریوں کے علاج کے جانے والے ہوتے ہیں۔ اور اللہ تعالی کی تاہیل اور الممالت سے روح کے درد اور اس کے علاج کو خوب جانے ہیں وہ انسان شناسی کی درسگاہ میں بذریعہ وجی انسان شناس بنے ہیں اور اس ملکوتی وجود کے اسرار اور رموز سے اچھی طرح مطلع اور آگاہ ہیں۔ وہ صراط مشتقیم اور اللہ کی طرف سیر و سلوک کو خوب بیچانے ہیں اور اٹحاف کے اسباب اور عوامل سے واقف طرف سیر و سلوک کو خوب بیچانے ہیں اور اٹحاف کے اسباب اور عوامل سے واقف ہیں اس خت رائے کو طے کرنے میں مدد کرتے ہیں اور اٹحاف اور بھروی سے روکے ہیں۔ جی ہاں! پیغیبراللہ کی طرف سے معالج ہیں کہ تاریخ انسانی اور بھروی سے روکے ہیں۔ جی ہاں! پیغیبراللہ کی طرف سے معالج ہیں کہ تاریخ انسانی اور بھروی سے روکے ہیں۔ جی ہاں! پیغیبراللہ کی طرف سے معالج ہیں کہ تاریخ انسانی اور بھروی سے روکے ہیں۔ جی ہاں! پیغیبراللہ کی طرف سے معالج ہیں کہ تاریخ انسانی اور بھروں سے روکے ہیں۔ جی ہاں! پیغیبراللہ کی طرف سے معالج ہیں کہ تاریخ انسانی اور بھروں سے روکے ہیں۔ جی ہاں! پیغیبراللہ کی طرف سے معالج ہیں کہ تاریخ انسانی

الم محر باقر علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ 'نہر مومن کے دل میں ایک سفید نقطہ اس ہوتا ہے اگر اس نے گناہ کا ارتکاب کیا اور دوبارہ اس گناہ کو بجا لایا تو ایک سیاہ نقطہ اس میں پیدا ہو جاتا ہے اور اگر اس نے گناہ کرنے پر اصرار کیا تو وہ سیاہ نقطہ آہستہ سے بردھنا شروع ہو جاتا ہے بمال تک کہ اس دل کے سفید نقطہ کو بالکل ختم کر دیتا ہے اس وقت ایسے دل والا آدی بھی بھی اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہہ نہیں ہوتا اور بی خداوند عالم کے اس فرمان سے کہ ان کے کردار نے ان کے دلوں کو چھپار کھا ہے مراو ہے'' امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ انسان کے آنسو قبارت قلب کی وجہ سے ختک ہو جاتے ہیں اور قلب میں قباوت گناہون کے اثر کیوجہ سے ہوتی ہے'' سول خدا نے فرمایا ہے ''چار چیزیں انسان میں قباوت قلب کی علامتیں ہیں۔ رسول خدا نے فرمایا ہے ''چار چیزیں انسان میں قباوت قلب کی علامتیں ہیں۔ آنسوں کا ختک ہو جانا۔ قباوت قلب۔ روزی کے طلب کرنے میں زیادہ حریص ہونا۔ اور گناہوں پر اصرار کرنا۔''

امام سجاد علیہ السلام فرماتے ہیں۔ اے میرے خدا میں دل کے سخت ہو جائے سے آپ سے شکایت کرتا ہوں ایبا دل جو وسواس سے بھیشہ تغیر پذیر ہے اور آلودگی اور مختم سے جڑا ہوا ہے۔ میں آپ سے الی آ کھ سے شکایت کرتا ہوں جو تیرے خوف سے نہیں روتی اور اس کی طرف متوجہ ہے جو اسے خوش رکھتی ہے۔''

پی جو انسان قلب کی سلامتی اور اپنی سعادت سے علا قمند ہے اس کو گناہ کے ارتکاب سے خواہ گناہ صغیرہ بی کیوں نہ ہو بہت زیادہ پر بیز کرنی چاہئے۔ اور بی ہے اپنی دوح کو نیک کاموں عبادت دعا اور خدا سے راز و نیاز مریانی احسان اور دو سروں کی مدد مظلوموں اور محروموں کی جمایت اور خیر خوابی نیک کاموں میں مدد عدالت خوابی اور عدالت بیا کرنے میں مشغول رکھے ناکہ آہستہ آہستہ نیک اعمال بجالانے کی عادت پیدا کرے اور باطنی صفا اور نورانیت کو حاصل کر لے ناکہ اس کی روح ملائکہ کا مرکز قراریائے۔

كے لئے شفاء اور رحمت بن-"

امیر المومنین علیہ السلام قران کے بارے میں فراتے ہیں کہ قران کو سیھو کہ وہ بہترین کلام ہے اس کی بات میں خوب غور کرو کہ عقل کی بارش روح کو زندہ کرتی ہے اور قرآن کے نور سے شفاء حاصل کرو کہ وہ دلوں کو یعنی روحوں کو شفا بخشا ہے۔ ایک اور جگہ فرماتے ہیں کہ جو شخص قران رکھتا ہو وہ کی دو سری چیز کا مختاج نہ ہوگا اور جو شخص قران سے محروم ہوگا وہ بھی غنی نہ ہوگا۔ قران کے واسطے سے ہوگا اور جو شخص قران سے محروم ہوگا وہ بھی غنی نہ ہوگا۔ قران کے واسطے سے اپنے روح کی بیاریوں کا علاج کرو اور مصائب کے ساتھ مٹھ بھیڑ میں اس سے مدو لو کیونکہ قران بررسمتریں بیاری کفر اور نفاق اور گراہی سے شفا ویتا ہے۔ ""

جی ہاں! قرآن میں آیا ہے کہ پیٹیبر اسلام نفوس کے طبیب ہیں۔ ہمارے ورد اور اس کے علاج کو خوب جانتا ہے اور ایسے قرآن کو لایا ہے جو ہمارے باطنی ورد کے شفا دینے کا ضابطہ ہے اور ہمیں ایسا قرآن دیا ہے۔ اس کے علاوہ کئی اقسام کی باطنی بیاریوں اور ان کے علاج کو پیٹیبر علیہ السلام اور آئمہ اطمار نے واضح کیا ہے اور وہ عدیث کی شکل میں ہمارے لئے باقی موجود ہیں النذا اگر ہمیں اپنے آپ کے لئے روح کی سعادت اور سلامتی مطلوب ہے تو ہمیں قرآن اور احادیث سے استفادہ کرنا چاہئے اور قرآن اور احادیث کی مراعات کرنی چاہئے اور قرآن اور این کی علاج کی مراعات کرنی چاہئے اور قرآن اور این کی علاج کی مراعات کرنی چاہئے اور قرآن اور این کی علاج کی مراعات کرنی چاہئے اور قرآن اور این کی علاج کی مراعات کرنی چاہئے اور قرآن میں اپنی روح کی بیماریوں کو پہچاننا چاہئے اور آگر ہم اس امر حیاتی اور انسان میں کو تاہی کریں کے تو آگ بہت بوے نقصان کے متجمل ہونگے کہ جس کا متیجہ ساز میں کو تاہی کریں کے تو آگ بہت بوے نقصان کے متجمل ہونگے کہ جس کا متیجہ سماز میں آخرت کے جمان میں واضح اور روشن ہو گا۔

" تكيل اور تهذيب نفس

سلے جایا جا چکا ہے کہ روح کی پرورش اور تربیت مارے لئے سب سے زیادہ

میں انہوں نے انسان کی خدمت انجام دی ہے اور ان کی الی خدمت کی درجہ زیادہ بدن کے معالجین سے بردھ کر کی ہے پیغیبروں نے جو ہر ملکوتی روح کو کشف کرتے ہوئے انسانوں کو اس کی پیچان کرائی ہے اور ان کی انسانی شخصیت کو زندہ کیا ہے۔ پیغیبر سے کہ جنہوں نے انسانوں کو مکارم اخلاق اور معارف اور معنویات سے روشناس کیا ہے اور قرب اللی کے راتے اور سلوک کی نشاندہی کی ہے۔ پیغیبر سے کہ جنہوں نے انسان کو خدا اور جمان غیب سے آشنا اور واقف کیا ہے اور انسان کے تزکیہ نفس آور تہذیب کے پرورش کرنے میں کو خش اور حالاش کی ہے۔ اگر انسانوں میں معنویت محبت اور عطوفت اور مکارم اخلاق اور اچھی صفات موجود ہیں تو یہ اللہ کے بیجیج ہوئے معالجین کی وائی اور متصل کو شش یا کھووں خاتم پیغیبر علیہ السلام کی وائی کو شش کی برک ہے ہیں واقعا" پیغیبر اللہ تعالی کے صبح اور ممتاز بشریت کے معالج ہیں ای لئے احادیث میں ہیں واقعا" پیغیبر اللہ تعالی کے صبح اور ممتاز بشریت کے معالج ہیں ای لئے احادیث میں ان کی عنوان طبیب اور معالج کے عنوان سے پیچان کرائی گئی ہے۔

امیر المومنین علیہ السلام پنجبر گرای کے بارے میں فرماتے ہیں کہ محمد چاتا پھرتا طبیب ہے کہ بھیشہ انسانی روحوں کی طبیت کرنے میں کوشان تھا اور بھاریوں کے علاج کے لئے مرہم فراہم کر رکھی تھی اور اسے مناسب مورد میں کام میں لا تا تھا۔ اندھی روح اور بسرے کان گنگی زبان کو شفا دیتے تھے۔ اور داؤوں کو انسانوں پر استعمال کرتے تھے جو جیرت اور غفلت میں غرق اور تھے ان انسانوں کو جو حکمت اور علم کے نور سے استفادہ نہیں کرتے تھے اور حقائق اور محارف اللی کے ناشناس تھے اس لئے تو ایسے انسان حیوانات سے بھی بدتر زندگی بسر کرتے تھے۔

قرآن کو روح کے لئے شفاء دینی والی دواء بیان کیا گیا ہے۔ خدا ارشاد فرما آ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے موعظہ نازل ہوا ہے اور وہ قلب لیمنی روح کے درد کے لئے شفائے۔''

نیز خدا فرماتا ہے کہ "قرآن میں ہم نے بعض ایس چزیں نازل کی ہیں جو مومنین

دینا انسان کو اچھائیوں کے بجا لانے کی طرف بلاتا ہے اور نیک اعمال کا بجا لانا بھی گناہوں اور برے اخلاق کے ترک کر دینے کا موجب ہوتا ہے لاندا اس بحث میں ہم مجبور ہیں کہ ان دونوں مرطوں کو ایک دوسرے سے جدا کر دیں للذا پہلے ہم تہذیب نفس اور ردح کی پاک کی بحث کرتے ہیں۔

ضروری ہے کیونکہ دنیا اور آخرت کی سعادت اس سے مربوط ہے اور پیفیر علیم السلام بھی اسی غرض کی محیل کے لئے مبعوث ہوئے ہیں۔ روح کی تربیت اور خود سازی دو مرطوں میں انجام دینی ہوگ۔

پہلا مرحلہ: روح کو برائیوں سے پاک کرنا لینی روح کو برے اخلاق سے صاف کرنا اور گناہوں سے پر بیز کرنا اس مرحلہ کا نام تصفیہ اور تخلیہ رکھا گیا ہے۔

دوسرا مرحلہ: روح کی مخصیل علم اور معارف حقہ فضائل اور مکارم اخلاق اور اعمال صالحہ کے ذریعے تربیت اور محیل کرنا اس مرحلہ کا نام تحلیہ رکھا گیا ہے تعنی روح کی پرورش اور سحیل اور اسے زینت دینا۔

انیان کو انبان بنانے کے لئے دونوں مرحلوں کی ضرورت ہوتی ہے اس واسطے كه أكر روح كى زمين برائيول سے ياك اور منزه نه جوئى تو وہ علوم اور معارف حقد مکارم اظاق اعمال صالح کی تربیت کی قابلیت پیدا نہیں کرے گا وہ روح جو نایاک اور شیطان کا مرکز ہو کس طرح انوار النی کی تابش کا مرکز بن سکے گا؟ اللہ تعالیٰ کے مقرب فرشت كس طرح اليي روح كي طرف آسكيس عي؟ اور پر اگر ايمان اورمعرفت اور فضائل اخلاق اور اعمال صالح نه موع تو روح كس ذريع سے تربيت ياكر كائل حاصل کر سکے گی۔ انذا انسان کو انسان بنانے کے لئے دونوں مرطوں کو انجام دیا جائے ایک طرف روح کو پاک کیا جائے تو دو سری طرف نیک اعمال کو اس میں کاشت كياجائ - شطن كو اس سے نكالا جائے اور فرشتے كو داخل كيا جائے غير خدا كو اس سے نکالا جائے اور اشراقات النی اور افاضات کو اس کے لئے جذب کیا جائے ہے دونوں مرط لازم اور مزوم ہیں یوں نہیں ہو سکتا کہ روح کے تصفیہ کے لئے کوش کی جائے اور نیک اعمال کو بجا لانے کو بعد میں ڈالا جائے جس طرح یہ نمیں ہو سکا کہ باطنی امور کی اہمیت کو نظر انداز کیا جائے اور نیک اعمال بجالاتے میں مشغول ہوا جائے بلکہ یہ دونوں ایک ہی زمانے میں بجالائے جانے چاہئیں برائیوں اور برے اخلاق کو ترک کر

واسطے نفس کا پاک و پاکیزہ کرنا ہمارے لئے انتمائی اہم اور ضروری کام شار ہو آ ہے الذا ضروری ہے کہ پہلے برے اخلاق اور گناہوں کو پچانیں اور پھر عمل کے مرحلے میں قدم رکھیں اور اپنی روح کو پاک و پاکیزہ بنائیں۔ انفاق سے ہمیں پہلے مرحلے میں کوئی مشكل پیش نمیں آتی اس واسطے كه ارواح كے اطباء اور خدا كے بھيج ہوئے انسان شناس لیعنی پیفیروں اور آئمہ اطہار علیم السلام نے برے اخلاق کو بطور کال جارے لئے بیان کر دیا ہے اور ان کا علاج کرنا بھی بتلا دیا ہے۔ معصیت اور نافرمانیوں کو ہمارے لئے شار کر کے انکا علاج بھی بیان کر دیا ہے جم تمام برے اخلاق کو جانے اور پیچائے ہیں اور ان کی برائیوں سے آگاہ ہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ نفاق تکبر حد کینہ بروری غضب چغلوری خیانت و د بندی برا جابنا شکایت کرنا تهمت لگانا براجلا کهنا بدزیان مونا تد خوئی۔ ظلم بے اعمادی خوف ، بحل ، حرص ، عیب جوئی ، جھوٹ بولنا ، حب دنیا اور مقام اور ریاست کی محبت ریاکاری وهوکا دینا علیه باز مونا برا گمان می القلب مونا ضعف نفس اور اس طرح کی دو سری صفات بری اور زشت ہیں۔ اس کے علاوہ ہم فطرت کی رو سے ان کی برائیوں کو سمجھ پاتے ہیں۔ سینکوں روایات اور آیات ان کی برائیوں اور فتیج ہونے کی گوبی دے رہی ہیں ہاری احادیث اس کے متعلق اتن زیادہ ہیں کہ آن میں کی کی احساس نہیں ہوتا۔ ای طرح تمام محرات اور گناہوں کی وضاحت قرآن مجید اور اکی تشریح اور ان کا عذاب اور سزا احادیث میں موجود ہے۔ غالبا" ہم تمام کو جانتے ہیں للذا برے اخلاق اور صغیرہ اور کبیرہ گناہوں کی پیچان میں ہمیں کوئی مشکل پیش میں آتی اس کے باوجود ہم غالبا" شیطن اور نفس امارہ کے قیدی ہیں اور توفیق حاصل نہیں کرتے کہ اپنے نفس کو گناہوں اور برے اخلاق سے پاک كريں اور يى اماى مشكل ہے كہ جس كاعلاج جميں سوچنا طاہے۔ ميرى نگاہ ميں اس كامهم ترين سبب دو چزس بس- كيلي كه جم اين اخلاقي باريون كو نيس بهاية اور اين بار ہونے کا اقرار نہیں کرتے اور دوسرے اخلاقی باری کو معمولی قرار دیتے ہی اور اس کے برے اور ورد ناک انجام سے غافل ہیں ای لئے تو اس کے علاج کرنے میں

تهزيب نفس

اس مرطے میں ہمیں تین کام انجام دینے ہو گئے۔ 1- باطل عقائد اور غلط افکار اور خرافات سے نفس کو پاک کرنا۔ 2- برے اخلاق اور رذائل سے نفس کو پاک کرنا۔ 3- گناہوں اور معاصی کا ترک کرنا۔

خرافات اور عقائد باطل عین جمالت اور نادانی ہوتے ہیں اور انسان کی روح کو تاریک کر دیتے ہیں اور صراط متنقیم اور قرب اللی اور تکائل سے منحرف کر دیتے ہیں باطل عقائد رکھنے والے تکائل کے راستے کو نہیں پہپانتے اسی واسطے گراہی اور صلالت کی وادی ہیں قدم رکھتے ہیں اور یقیناً" مقصد تک نہیں پہنچتے ہو روح تاریک ہو کس طرح وہ انوار اللی کی تابش کا مرکز قرار پا سکتی ہے؟ اسی طرح برے اخلاق اور ان کے ملکت حیوانی عادات کو تقویت پہپانتے ہیں اور انسانی روح کو آہت آہت خاموش اور تنما ہو جانے کی طرف لے جاتے ہیں ایسا انسان انسانی غرض خلقت جو قرب اللی اور کمال تک پہنچنا ہو تا ہے بھی نہیں پہنچ گا اسی طرح گناہوں اور معصیت کو بجا لانا انسان کی روح کو تاریک اور آلودہ کر دیتا ہے کہ جس کی وجہ سے وہ تکائل اور قرب اللی سے دور ہو جاتا ہے اور اس طرح کا انسان آخری غرض اور غایت تک نہیں پہنچ پاتا۔ اسی دور ہو جاتا ہے اور اس طرح کا انسان آخری غرض اور غایت تک نہیں پہنچ پاتا۔ اسی

## نفس کی بیارلوں کے تشخیص کے راستے

بمتر ہو گاکہ نفس کی مختلف بیاریوں کی پیچان میں ان وسائل سے کہ جن

ے مکن ہے استفادہ کیا جائے یمال چند ایک کی طرف اثارہ کیا جاتا ہے۔ 1- تقویت عقل: ملوتی انسان کا اعلی مرتبه اور اس کے وجود کا کا ملترین امتیاز جو انسان کے لئے تمام محلوقات سے امتیاز دینے کا منشا اور مبدا ہے اسے قران اور احادیث میں مختلف ناموں سے یاد کیا گیا ہے روح نفس قلب عقل سے تمام نام ایک حقیقت کو ظاہر کرتے ہیں لیکن اس حقیقت کو مختلف جہات کیوجہ سے مختلف نام دیئے گئے ہیں۔ اس لحاظ سے کہ وہ حقیقت موجب فکر اور سوچ اور سمجھنا اور تعقل ہے اسے عقل کا نام دیا گیا ہے احادیث کی کتابوں میں عقل کو ایک متاز مقام دیا گیا ہے یمال تک کہ اس کے لئے ایک علیحدہ فصل احادیث کے کتابوں میں مخصوص کی گئی ہے۔ احادیث عقل کو موجودات سے شریف ترین موجود اور احکام اور ثواب اور عقاب کا مشاء بلایا گیاہے جیے امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں کہ 'جب اللہ تعالیٰ نے عقل کو پیدا کیا تو اے بولنے پر قدرت دی اور پھر اے کما کہ اے عقل آگے آ؟ عقل نے اطاعت کی اور آگے آئی۔ پھر اللہ تعالی نے فرمایا کہ لوث جا۔ عقل نے پھر اطاعت کی اور لوث من اس وقت خداوند عالم نے فرمایا کہ مجھے اپنی عزت و جلال کی قتم کہ میں نے جھے سے بہتر اور محبوب ترین محلوق علق نہیں کی مجھے کامل نہیں کرونگا مگر اس میں کہ جے میں دوست رکھتا ہونگا۔ جان لو کہ میرے اوامر اور نوابی تیری طرف متوجہ ہونگے اور مجھی ہی سے تواب اور عقاب دونگا۔

انسان عقل کے ذریعے فکر کرتا ہے اور حقائق کو معلوم کرتا ہے اچھائی اور برائی فاکدہ مند اور ضرر رسال ذمہ داریوں کی تشخیص کرتا ہے اگر انسان کے پاس عقل نہ کوش نہیں کرتے ہی وہ دو مہم سب ہیں کہ جنہوں نے ہمیں اپنی اصلاح اور تہذیب نفس سے غافل کر رکھا ہے جمارے لئے ضروری ہے کہ اس میں بحث کریں اور اس کا علاج بتلائیں۔

#### بهارى سے غفلت

ہم غالبا" اخلاقی بیاریوں کو پھیانتے ہیں اور ان کے برے ہونے کو بھی جانے ہیں لیکن سے صرف دو سرول میں نہ اپنے وجود میں۔ اگر ہم کی دوسرے میں برے اخلاق اور بری رفتار کو دیکھیں تو اس کی برائی کو اچھی طرح جان لیتے ہیں ہو سک ہے کہ وہی بری صفت بلکہ اس سے بدتر ہم میں موجود ہو تو اس کی طرف ہم بالکل متوجہ نہیں ہوتے مثلا" دو سرے کے حقوق کو ضائع کرنا برا سمجھتے ہیں اور اس کے بجا لاتے والے سے نفرت کرتے ہیں ہو سکتا ہے کہ ہم خود دو سرول کے حقوق ضائع کر رہے ہوں لین اے بالکل شیں مجھتے بلکہ اپنے کام کو تو دوسرے کے حقوق کو ضائح كرنائ نيس جان بكه موسكا ب كه اساك كام كوايك افي نگاه ميس بت عده اور اخلاقی قدر والا گردانیا ہو ای طریقے سے اپنے نفس کو مطمئن کر دیتے ہیں کی حال ووسرے بری صفات کا بھی ہو سکتا ہے ہی تو وجہ ہوتی ہے کہ ہم اپنی بھی اصلاح کرنے کی فکر میں نہیں جاتے کیونکہ اگر بیار اپنے آپ کو بیار نہ سمجھے تو وہ علاج کرنے کی فکر میں نہیں جاتا اور چونکہ ہم اپنے آپ کو بمار نہیں مجھتے الذا اس کے علاج کرنے کے وربے بھی نمیں ہوتے ہماری سب سے بوے مصبت اور مشکل میں ہے۔ الذا اگر ہم انی سعادت کی فکر میں جائیں تو اس مشکل کا حل جمیں تلاش کرنا ہو گا اور جس ذریعے ے بھی ممکن ہو جمیں اپن نفسانی باریوں کے پہانے میں کوشش کرنی جائے۔

74

وليلين دو بين ايك ظاهرى اور دوسرى باطنى - ظاهرى جحت انبياء اور آئمه عليهم السلام بين اور باطنى عقل ٢٠١٠"

امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے۔ عقل کے لحاظ سے کامل تر لوگ وہ بن کے اخلاق تمام سے بمتر ہوں۔ "

ہیں جن کے اخلاق تمام سے بمتر ہوں۔"

امام صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ "مومن کا راہنما عقل ہے۔"

امام رضا علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ "ہر انسان کا دوست عقل ہے اور اس کا وشمن جمالت اللہ السلام ہے اور اس کا

اسیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے انسان کا خود پیند ہونا اس کے عقل کے ضعف ہونے کی دلیل ہے اسلام نے فرمایا ہے انسان کا خود پیند ہونا اس کے عقل کے ضعف ہونے کی دلیل ہے۔ ا

امام موی بن جعفر علیہ السلام نے مشام سے فرمایا کہ جو شخص بغیر مال کے بے نیازی اور روح کو حمد سے آرام اور اطمینان میں رکھے اور وین میں سالم رہے اسے تضرع اور زاری سے خدا سے دعا مائٹی چاہئے کہ خدا اس کی عقل کو کامل کر دے۔ جو شخص عاقل ہو گا وہ قدر کفایت پر قناعت کرے گا اور جو شخص کفایت کی مقدرار پر قناعت کرے گا اور جو شخص کفایت پر قناعت نہ کی وہ قناعت کرے گا وہ برگڑ کے نیاز ہو گا اور جس نے مقدار کفایت پر قناعت نہ کی وہ ہرگڑ کے نیاز نہ ہو گا۔

امام مولی کاظم علیہ السلام فرماتے ہیں عقلند انسان دنیا کے زائد امور کو ترک کرنا تو کرتے ہیں چہ جائیکہ گناہوں کو جب کہ ترک دنیا افضل ہے تو گناہوں کا ترک کرنا تو واجب ہے۔ ۲۲۲ "

ر ب ب مہم اس کی روح اس کی طرف آپ نے فرمایا کہ عقلند انسان جھوٹ نہیں بولٹا گرچہ اس کی روح اس کی طرف مائل ہی کیوں نہ ہو ۱۲۳

آپ نے فرمایا کہ جو شخص مروت نہیں رکھتا اور جو شخص عقل نہیں رکھتا وہ دین نہیں رکھتا وہ دین نہیں رکھتا وہ مروت نہیں رکھتا سب سے قیمتی انسان وہ ہے جو دنیا کو اپنے نفس کی

ہوتی تو اس کے اور حیوانات کے درمیان کوئی فرق نہ ہوتا اس لئے خداوند عالم نے قران کریم میں تعقل اور تفکر اور تامل اور تفقہ پر اعتماد کیا ہے اور انسان سے چاہتا ہے کہ اپنی عقل کو اپنے آپ میں کام میں لائے۔

قران مجید میں آیا ہے کہ خداوند الی نشانیاں تممارے لئے بیان کرنا ہے۔ شاید تم تعقل کرواور تفر کرد۔ نیز خدا فرماتا ہے وہ زمین میں کیوں سیر نہیں کرتے ماکہ ان کے لئے ول ہو کہ فکر وغور کریں۔'''

نیز خدا فرماتا ہے۔ "ب سے بدر حرکت کرنے والے وہ لوگ ہیں جو بسرے گو نگے اور سوچ نہیں کرتے۔"

خداوند عالم ان لوگوں کو جو عقل کان اور زبان رکھتے ہیں لیکن حقائق کی پہلیان میں ان سے کام نہیں لیتے انہیں حیوانات کے زمرے میں شار کرتا ہے بلکہ حیوانات سے بھی بدتر قرار دیتا ہے کیونکہ وہ عقل سے کام نہیں لیتے۔

خدا فرما آئے 'خدا پلیدی کو ان پر قرار دیتا ہے جو تعقل نہیں کرتے۔

انسان میں جتنی اچھائی ہے وہ عقل سے ہے۔ عقل سے خدا کو پہچانتا ہے اور
اس کی عبادت کرتا ہے اور قیامت کو قبول کرتا ہے اور اس کے لئے مہیا ہوتا ہے۔

پنجیبروں کو قبول کرتا ہے اور ان کی اطاعت کرتا ہے۔ ایجھے اخلاق کو پہچانتا ہے اور اپ

آپ کو ان میں ڈھالتا ہے برائیوں کو پہچانتا ہے اور ان سے پر بیز کرتا ہے۔ اسی وجہ
سے قران اور احادیث میں عقل کی عظمت اور جلالت بیان کی گئی ہے۔

اہم صادق علیہ السلام ایک سوال کرنے والے کے جواب میں فرماتے ہیں کہ عقل وہ چیز ہے کہ جس کی وجہ سے خدا کی عبادت کی جاتی ہے اور اس کے ذریعے سے بہشت حاصل کی جاتی ہے۔ " "" "

نیز امام صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ جو شخص عاقل ہو گا دین رکھتا ہو گا اور جو شخص دین رکھتا ہو گا اور جو شخص دین رکھتا ہو گا وہ بمشت میں داخل ہو گا۔ "
امام مویٰ کاظم علیہ السلام نے ہشام سے فرمایا کہ"خدا کی لوگوں پر ججت اور

قیت قرار نہ دے اور جان لو کہ تمہارے جم کی قیمت سوائے بہشت کے اور کوئی شہیں ہے لاذا اسے بہشت کے عوض کی اور چیز کے مقابلے فروخت نہ کرو۔ "
ان تمام احادیث سے عقل کے پرارزش اور قیمتی ہونے کو سمجھا جا سکتا ہے اور اس سے معارف اور علوم اور ایمان کا لانا عبادت خدا اور اس کی شاخت مکارم اخلاق سے استفادہ کرنا اور رزائل اور گناہوں سے اجتناب کرنا حاصل کیا جا سکتا ہے لیکن اس نقطہ کی طرف متوجہ ہونا چاہئے اور اس سے استفادہ کیا جانا چاہئے۔ عقل انسان کے بدن میں ایک عادل قاضی ہے اور حاکم ہے لیکن یہ اس صورت میں ایک عادل قاضی ہے اور حاکم ہے لیکن یہ اس صورت میں ایکا فیصلہ دیتا ہے جب اس کے لئے امن کا ماحول میسر ہو اور اس کے فیصلے کو مورد قبول قرار دیا جائے یہ اس دانا اور قدرت مند اور مربر اور خیر اندیش حاکم کے قائم مقام ہے لیکن بشرطیکہ اس دانا اور قدرت مند اور مربر اور خیر اندیش حاکم کے قائم مقام ہے لیکن بشرطیکہ اس دانا اور قدرت مند اور مربر اور خیر اندیش حاکم کے قائم مقام ہے لیکن بشرطیکہ اس دانا اور قدرت مند اور مربر اور خیر اندیش حاکم کے قائم مقام ہے لیکن بشرطیکہ اس

کے فصلے اور حکومت کی تائید کی جائے یہ ایک دانا مشورہ دینے والے اور مورد اعتماد اور

خیر اندیش کے قائم مقام ہے لیکن بشرطیکہ اس سے مشورہ طلب کیا جائے اور اس کے

فرمان کو درست سنا جائے۔

اگر بدن پر عقل کی حکومت ہو اور خواہشات اور غرائز نفسانی پر اس کا تسلط ہو تو وہ بدن کی مملکت پر بہترین طریقہ سے حکومت کرے گا۔ غرائز اور قوی میں تعاول برقرار کرے گا۔ اور تمام کو تکائل اور سیرو صعود الی اللہ پر برقرار رکھے گا لیکن اس سادگی سے حیوانی خواہشات اور تمایلات عقل کی حکومت کو قبول کر لیں گے اور اس کے حکم کے سامنے سر تشلیم خم کر دیں گے نہ بلکہ یہ اتنی فقنہ انگیزی اور خرابکاری کریں گے۔ تاکہ وہ عقل کو میدان سے باہر نکال دیں اس کا علاج یہ ہے کہ عقل کو قوی کیا جائے کیونکہ عقل جو اور انہیں دبانے پر زیادہ قادر ہو گا۔ یہ ہماری زمہ داری اور ان پر تسلط عاصل کرنے اور انہیں دبانے پر زیادہ قادر ہو گا۔ یہ ہماری زمہ داری ہے کہ عمل کو مغبوط بنانے کی کوشش اور جماد کریں۔

2- عمل سے پہلے فکر کرنا:۔ عقل کے قوی کرنے میں ہمیں کوشش کرنی جاہے کہ

کسی کام کے انجام دینے سے پہلے سوچنا چاہئے اور اس کام کے نتائج اور آثار اور دنیاوی افروی اثرات کو خوب دیکھنا چاہئے اور یہ عمد کرلیں کہ کسی کام کو بھی اس کی عاقبت اندیثی سے پہلے انجام نہ دیں ناکہ آہستہ سوچنے اور تفکر کے ذریعے اپنی روح کو آگاہ کیا کریں۔

حفرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ تفکر انسان کو اچھے کاموں اور ان پر عمل کرنے کی وعوت ویتا ہے۔ اسلام

نیز حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ کام کرنے سے پہلے انجام کو سوچنا تجھے پشمانی سے محفوظ کر دے گا۔ ''

ایک فخض رسول خداکی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی "یا رسول اللہ صلی
اللہ علیہ و آلہ وسلم مجھے کسی کام کی فرمائش کریں'۔ آپ نے فرمایا کہ کیا تم میرے کئے
پر عمل کرو گے ؟ اس نے کما بال یا رسول اللہ' اس سے یہ سوال اور آپ کا یہ جواب
تین دفعہ رد و بدل ہوا۔ اس وقت رسول خدا نے فرمایا کہ میری فرمائش یہ ہے کہ جب
تم کسی کام کو انجام دینا چاہو تو اس کے انجام کے بارے میں پہلے خوب غور و فکر کر لو
الکہ اچھا ہوا تو اس بجالاؤ اور اگر شک اور اشباہ ہو تو اس بجانہ لاؤ۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ "جلد بازی لوگوں کو ہلاکت میں ڈال ویق ہے آگر لوگ اپنے کاموں میں تدبر کرتے تو بھی ہلاک نہ ہوتے۔ "
پنجبر اسلام نے فرمایا ہے کہ" انجام کو سوچنا اور جلد بازی نہ کرنا خداکی طرف سے ہوتا ہے اور جلد بازی کرنا شیطن کی طرف ہے۔ "

معصوم کی حدیث میں یوں آیا ہے کہ عور و فکر شیشہ کی طرح ہے جو تہیں اچھائی اور برائی ظاہر کر دے گا۔ "

حیوانات اپنے کاموں میں غرائز اور حیوانی خواہشات کی پیروی کرتے ہیں اور غور اور فور اور فکر نہیں رکھتے لیکن انسان چونکہ اس کے پاس عقل ہے النذا اسے پہلے کامول میں غور و فکر کرنا چاہئے اور اسے عاقبت اندیش ہونا چاہئے گرچہ انسان بھی وہی حیوانی غرائز

41

نے نمیں دیکھا؟)

" پس خدا جے چاہتا ہے گراہ کر دیتا ہے اور جے چاہتا ہے اسے ہدایت دیتا ہے۔ "
اس کے ہم اپنے عیوں کو نہیں دیکھ پاتے باکہ ان کی اصلاح کی کوشش کریں۔
اس مشکل کا حل یہ ہے کہ ہم ہمشہ اپنے نفس پر بدگمان اور بدبین رہیں اور یہ احتمال
دیں بلکہ یقین کریں ہم بہت سی برائیوں اور بیاریوں میں گرفتار ہیں ایس حالت میں ہم
اینے نفس کے بارے میں سوچیں۔

امیر المومنین علیہ السلام نے متقوں کے صفات میں فرمایا ہے کہ انکا نفس ان کے نزدیک مورد تہمت اور بچر گمانی میں قرار پاتا ہے اور وہ اپنے کاموں میں خوف کھاتے ہیں جب بھی ان میں سے کوئی کسی کی تعریف کا مورد قرار پاتا ہے تو وہ اپنی تعریف کئے جانے میں ورتے ہیں اور کتے ہیں کہ ہم اپنے نفس سے زیادہ واقف ہیں اور خدا ہم سے نیادہ آگاہ ہے۔ ایک کا میں اور کتے ہیں کہ ہم اپنے نفس سے زیادہ واقف ہیں اور خدا ہم سے بہت زیادہ آگاہ ہے۔ ا

بزرگ موافع میں سے ایک مافع جو اجازت نمیں دیتا کہ انسان اپنی نفسانی بیاریوں
سے آگاہ ہو اور اس کی اصلاح کرے یمی اپنے آپ کو اچھا سجھنا اور اپنے بارے میں
من ظن رکھنا ہو تا ہے آگر یہ مافع دور کر دیا جائے اور بطور انساف اور یہ اخمال دیتے
ہونے کہ جم میں عیب موجود ہیں اپنے آپ کو پایا جائے تو اس وقت ہم اپنی بیاریوں کو
بھی پیچان لیں کے اور ان کی اصلاح بھی کریں گے۔

4- روحانی طبیب کی طرف رجوع السان کا اپنے عیوں کو پہچانے کے لئے ایک ایسے اظلاق کے عالم کی طرف کہ جس نے اپنے نفس کی تمذیب کر رکھی ہو اور اچھ اظلاق سے متصف ہو چکا ہو رجوع کرنا چاہئے اپنے اندرونی صفات اور احوال کو بطور کال اس کے سامنے بیان کرنا چاہئے اور اس عالم سے خواہش کرے کہ وہ اس کے نفسانی عیوب اور بری صفات سے اسے آگاہ کرے۔
ایک روحانی طبیب جو اسلامی' اخلاق اور نفسیات کو جانتا ہو اور خود عامل اور مکارم

اور خواہشات رکھتا ہے ای وجہ سے جب کی حیوانی خواہش کا طالب ہو تا ہے تو فورا"
اس کے بجا لانے میں دوڑتا ہے اور اس کی حیوانی خواہش اور غریزہ اسے غور و فکر کی مہلت نہیں دیتا کہ کہیں عشل اس میدان میں نہ آ جائے اور اس کی حیوانی خواہش کے سرراہ نہ بن جائے لاذا اگر ہم سے ہو سکے کہ ہم اپنے آپ کو یوں عادت دیں کہ ہر قدم اٹھانے سے پہلے اس میں خوب غور اور فکر کریں عشل کے راستے کو کھول دیں اور اسے اس میدان میں کام کرنے دیں اور جب عشل اس میدان میں وارد ہوگا تو وہ اس اقدام کے واقعی مصالح اور مفاسد کو ورک کرے گا اور حیوانی خواہش اور تمایلات میں اعتدال پیدا کرے گا اور جم کی مملکت میں حاکم ہو جائے گا تو پھروہ انسانیت کے مراط متنقیم کی راہنمائی کرے گا اور جب عشل طاقت ور ہو گا اور جم کی مملکت میں حاکم ہو جائے گا تو پھروہ انسانیت کے واقعی دشمنوں اور نشانی بھاریوں سے ہمیں آگاہ کر دے گا اور اس کے علاج اور روکئے واقعی دشمنوں اور نشانی بھاریوں سے ہمیں آگاہ کر دے گا اور اس کے علاج اور روکئے کی طرف متوجہ ہو جائے گا تی گری اور احادیث میں غور و فکر اور تعقل و تدیر کی بہت زیادہ تاکید اور سفارش کی گئی ہے۔

3- نفس کے بارے میں بر بینی ، - اگر انسان اپنے اندر کو دیکھے اور اپنی نفسانی صفات کو انساف کی نگاہ سے تو لے تو پھروہ اپنی نفسانی بیاریوں اور عیوب سے آگاہ ہو جائے گاکیونکہ انسان سب سے زیاد سے زیادہ آگاہ ہے (لیعنی اپنے اندر نیکی اور بدی کے وجود کو سب سے زیادہ سجھتا ہے لیکن عذر لائے کے پردے اپنی بصیرت کی آنکھ پر ڈالٹا رہتا کو سب سے زیادہ سجھتا ہے لیکن عذر لائے کے پردے اپنی بصیرت کی آنکھ پر ڈالٹا رہتا کے سب

لین ہم میں سب سے مشکل اور مصیبت یہ ہے کہ ہم فیطے اور محم دینے میں غیر جانبدار نہیں رہتے بلکہ اکثر او قات ہم اپنے بارے میں خوش بین اور خود پند ہوتے ہیں ہم اپنے آپ کو اور اپنے افعال اور صفات اور گفتار کو اچھا اور بلا عیب سجھتے ہیں۔ انسانی نفس امارہ ہمارے حیوانی کاموں کو ہمارے سامنے الیا خوشما بنا آ ہے کہ ہم اپنے برے کاموں کو بھی اچھا سجھنے لگ جاتے ہیں۔ قرآن ارشاد فرما آ ہے کہ وہ مخص کے جرے کام اس کے سامنے خوشما بنائے گئے ہیں اور انہیں نیک سجھتا ہے (آیا تو

اخلاق کا پابد ہو وہ تمذیب نفس اور سرو سلوک کے راستے بتلانے کے لئے بہت ہی اہمیت رکھتا ہے اور موثر ہوا کرتا ہے اگر انسان اس فتم کا آدی پیدا کر لے تو اے خداوند عالم کا اس بزرگ نعت پر شکریہ اوا کرنا چاہے لیکن صد افسوس کہ اس فتم کے ادی بہت کمیاب ہیں۔ قابل توجہ یہ بات ہے کہ روح کی بیاریوں کی تشخیص کرنا بہت مشکل ہے اندا بار پر فرض ہے کہ این اندرونی صفات اور افعال کو بغیر چھیائے روحانی طبیب کے سامنے وضاحت سے بیان کروے باکہ وہ اس کی بیاری کی تشخیص کرسکے اور اگر بیار نے اس بارے میں روحانی طبیب کی مدد نہ کی اور واقعات کے اظہار میں اس و پش کیا تو وہ اس مطلوبہ نتیجہ تک نہیں پہنچ سکے گا۔

5- وانا دوست كى طرف رجوع كرناف اجها اور دانا اور خير خواه دوست الله تعالى كى ایک بہت بدی نعمت ہو تا ہے جو تہذیب نفس اور بری صفات کے پیچان کے رائے میں انسان کی مدد کر سکتا ہے۔ بشرطیکہ وہ وانا ہو اور بری اور اچھی صفات کو پیچائتا ہو اس کے علاوہ وہ خیر خواہ اور مورد اعتماد بھی ہو اس واسطے کہ اگر وہ اچھی اور بری صفات کو نہ پیچانا ہو تو وہ اس کے متعلق اس کی مدد نہیں کر سکے گا اور اگر وہ مورد اعماد اور خیر خواہ نہ ہوا تو ممکن ہے کہ وہ دوستی کی حفاظت اور ناراضگی کے مول نہ لینے کیوجہ سے ایے دوست کے عیب کو چھیا لے بلکہ ممکن ہے کہ وہ خوشاد کرتے ہوئے اس کے عیب کو اس کے سامنے اچھا بیان کرے اور اس عیب پر اس کی تعریف اور تجید شروع كروے اگر كوئى اس م كا دوست پداكرے اور اس سے خواہش كرے كہ جو نقص اور عیب اس میں دیکھے اے اس کا تذکرہ کر دے تو اے اس کی یاد دهانی اور تذکر پر اس کی عزت اور قدر دانی کنی جائے۔

این نفس کی اصلاح کے لئے ایے دوست سے استفادہ کرنا چاہئے اس کے تذكرات سے استفادہ اور اس كى عزت اور قدر دانى پر اسے يہ باور كرائے كه اس كے عيب بيان كرنے ير نه صرف اے برا معلوم نہيں ہو يا بلكه اس سے وہ خوشحال بھى ہو جاتا ہے۔ اس دوست پر کہ جے خرخواہ قرار دیا گیا ہے ضروری ہے کہ وہ بھی اپنے

اخلاص اور صداقت کو عملی طور پر ابت کرے۔ بطور انصاف اور بغیر محبت اور بغض ك دوست كے صفات كو ير كھے اور دقت كرے اور اس بارے جو اس كا نظريہ ہو اے وہ خیر خوابی اور دوستانہ زبان میں اے بتلائے اور جمال تک ہو سکے سے اے تنائی اور مخفی طور سے بتلائے اور اس کے عیب کو لوگوں کے سامنے اظہار کرنے سے پر ہیز كرے اس كى غرض واقع كا بتلانا ہو اور مبالغہ آميزى سے يربيز كرے كيونك وہ اپنے مومن بھائی کے لئے بطور آئینہ ہو آ ہے جو خوبیوں اور اچھائیوں کو بغیر کم اور زیادہ کے ظامركريا م- البته اي مريان اور اصلاح طلب دوست جو انسان كے عيوب كو اصلاح كے لئے بيان كر ديں بحت ہى كمياب ہوتے ہيں۔ ليكن اگر كمى كو اليا دوست مل جائے تو وہ ایک بت بری معادت پر فائز ہو آ جائے اے اس کی قدر پھانی چاہے اور اس کی یاد دھانیوں پر خوشحال ہونا چاہے اس کے شکریہ کا اظہار کرے اور اسے متوجہ ہونا چاہے کہ جو دوست اصلاح کی غرض سے انسان کے عیب کی یاد دھانی کرا رہا ہے وہ انسان کا بھرین اور فاکدہ مند دوست ہوا کرتا ہے۔ ایبا نہ ہو کہ اس کی خرخواہی اور یاد دهانی سے رنجیدہ خاطر ہو اور اس کے دفاع یا انقام لینے پر اتر آئے۔ اگر کسی نے تجھے جلالا کئ ایک بچو تیرے لباس یر موجود ہیں کیا اس کے اس بتلانے سے تو رنجیدہ خاطر ہو گا اور اس سے انقام لینے پر اڑ آئے گا اس کے اس کنے سے خوشحال ہو گا اور اس کی قدروانی کے گا؟

برے مغات میں بچو کی طرح ہوا کرتے ہیں بلکہ اس سے بد تر ہوتے ہیں اور انان کے جم ر والے ارتے ہیں اور بیشہ اس کے اندر چھے رہے ہیں جو ایے چھو سے بچانے میں ماری مدد کرے اس نے ماری بت بدی خدمت انجام دی ہے۔ الم جعفر صادق عليه السلام نے فرمايا كه"ميرا بمترين بھائى وہ ہے جو ميرے عيب

كوميرے لئے بيان كے۔

6- وو سرول کے عیب سے نصیحت لینا:۔ انسان غالبا" اپنے عیب سے غافل ہو تا ہے

ہے آگر اس نے ویکھا کہ وخمن کا اعتراض درست ہے اور اس کا نفس معیوب ہے تو فرا" اس کی اصلاح کرنے کی کوشش کرتا ہے بلکہ آگر مصلحت کا نقاضا ہو کہ ایسے وخمن سے کہ جس نے اس کا عیب بیان کیا ہے اور وہ اس کے نفس کے پاک کرنے کا وسیلہ بنا ہے شکریہ اوا کرے ایبا وخمن اس لحاظ کرنے والے دوست سے کہ جو اس کے عیب کو چھپاتا ہے اور اس کی اس عیب پر تعریف کرتے ہوئے چاپلوی کر کے اسے جمالت اور ناوانی میں رکھ رہتا ہے بہت زیادہ بہتر اور مفید ہو گا اور آگر اس نے سوچ و بچار کے بعد دیکھا کہ وخمن کابیان کردہ عیب اس میں موجود نہیں ہے تو پھر خدا کا شکریہ اوا کرے اور اپنے نفس کی مفاظت کرے کہ کمیں اس برے عیب میں بعد میں شرح کرتا اس سے مانع نہیں ہو گا کہ وہ عقلدتی اور شری طریقے سے وخمن کی سازش طرح کرتا اس سے مانع نہیں ہو گا کہ وہ عقلدتی اور شری طریقے سے وخمن کی سازش اور خیانت کے نقشے کو ناکام بنا دے۔

8- روح کی بیاریوں کی علامتیں ہے۔ بیاری کی پیچان کا ایک بھترین طریقہ اس کی علامتوں ہے ہوا کرتا ہے۔ جم کی بیاری دو میں ہے ایک طریقے ہے پیچانی جاتی ہے یا مورود کے محسوس کرنے ہے اور یا کسی عضو کے اس کام کے انجام دینے ہے کزور پڑ جاتے ہے ہو اس کے ذمہ قرار بایا ہے کیونکہ بدن کے نظام کے برقرار رہنے میں اس کے ہر عضو کا مخصوص عمل ہوا کرتا ہے اگر کوئی عضو اس کام کے انجام دینے میں کزور ہو جاتے تو معلوم ہو جائے گا کہ وہ عضو مریض ہو گیا ہے مثلا آنکھ اگر سالم ہو تو وہ خاص مرائط کے ساتھ دیکھی ہے ہی اگر شرائط کے ہوتے ہوئے یا تو بالکل نہ دیکھے یا انچی طرح نہ دیکھے تو معلوم ہو جائے گا کہ وہ بیار ہے اس طرح بدن کے بقیہ تمام اعضاء اور جوارح مثل کان زبان ہاتھ 'پاؤں' دل' جگر' گردے وغیرہ ان میں سے ہرایک کا ایک بخصوص کام ہوا کرتا ہے کہ جے وہ سلامتی کی حالت میں انجام دیتے ہیں اگر انہوں نے مخصوص کام انجام نہ دیتے تو معلوم ہو جائے گا کہ وہ بیار ہیں انسان کی روح اور نفس وہ مخصوص کام انجام نہ دیتے تو معلوم ہو جائے گا کہ وہ بیار ہیں انسان کی روح اور نفس

الین دو سروں کے عیب کو دیکھا ہے اور اس کی برائی کو خوب سجھتا ہے اور مثال مشہور ہے کہ دو سروں کی آگھ میں شکا دیکھا ہے اور اسے بہاڑ سجھتا ہے لیکن بہاڑ کو اپنی آگھ میں نمیں دیکھا لہذائیک راستہ اپنی نفسانی عیوب کی بجپان کا دو سروں کے عیوب کو دو سروں میں دیکھے تو اس پر اعتراض کرنے عیوب کو د یکھتا ہے۔ جب کی عیب کو دو سروں میں دیکھے تو اس پر اعتراض کرنے سے بہلے اسے اپنے میں ڈھونڈے اور اپنے آپ میں اسے مورد تفیش قرار دے اور اپنے آپ میں اسے مورد تفیش قرار دے اور اپنے آپ میں رجوع کرے اگر وہی عیب اس میں موجود ہو تو اس کی اصلاح کرنے کی سے آپ میں رجوع کرے اگر وہی عیب اس میں موجود ہو تو اس کی اصلاح کرنے کی سے اور کوشش کرے۔ لہذا ہو سکتا ہے کہ دو سروں خدا نے فرمایا کہ وہ سعاد شند انسان ہے جو دو سروں سے قسیحت عاصل کرے۔ انسان ہے جو دو سروں سے قسیحت عاصل کرے۔

7- اعتراض کے جانے سے تھیجت حاصل کرے: دوست اکثر عیب کے ذکر کرنے سے اجتناب کرتے ہیں اس کے بر عکس وخمن اکثر عیب پر اعتراض اور تنقید کرتے ہیں گرچہ وہ اعتراض کرنے ہیں مخلص نہیں ہوتے بلکہ حمد بغض انقام لینے کی غرض انہیں تنقید کرنے پر ابھارتی ہے بسر حال انسان اپنے دشمنوں کے اعتراض اور تنقید اور عیب جوئی سے استفادہ کر سکتا ہے انسان اپنے دشمنوں کے اعتراض سے دو طریق ہیں ہی ایک سے روبرہ ہو سکتا ہے پہلے یا تو وہ اپنے آپ کو ان اعتراضات سے دفاع کرنے پر آمادہ ہو جاتا ہے کیونکہ وہ عیب جوئی وخمن سے فاہر ہوتی ہے اور وہ اس کے بیان کرنے ہیں اچھائی کی نیت نہیں رکھتا المذا جس طرح کی آواز کو خاموش کرنے لئے دفاع کی حالت پر آمادہ ہو جاتا ہے اور اس کی اس طرح کی آواز کو خاموش کرنے کے دربے ہوتا ہے اس طرح کا انسان نہ فقط اپنے عیب کی اصلاح نہیں کرتا بلکہ اس سے بڑھ کر دو سری غلطی اور خطا اور اشتباہ ہیں اپنے آپ کو گرفار کر لیتا ہے بڑھ کر دو سری غلطی اور خطا اور اشتباہ ہیں اپنے آپ کو گرفار کر لیتا ہے دو سرے وہ دشنوں کے اعتراضات کواچھی طرح سے سنتاہے اور پھر حقیقت شنای کی خقیق کرتا ہے اپنے آپ ہی رجوع کرتا ہے اور بطور انصاف اس اعتراض کی تحقیق کرتا ہے اپنے آپ ہی سے رجوع کرتا ہے اور بطور انصاف اس اعتراض کی تحقیق کرتا ہے اپنے آپ ہیں رجوع کرتا ہے اور بطور انصاف اس اعتراض کی تحقیق کرتا

لیا کہ ہم بیار ہیں تو ہمیں فورا" علاج شروع کرنا چاہے اور سب سے اہم اس مرحلہ میں انسان کا ارادہ اور عرم ہے اگر واقعا" ہم جائیں اور حتی ارادہ کرلیں کہ ہم اپنے اب کو برائیوں اور برے اخلاق سے اپنی روح کو پاک کریں گے تو ایا کر سکتے ہیں لیکن اگر اس کو معمولی شار کریں اور ارادہ اور عرم نہ کریں تو پھر روح کی سلامتی اور اس کا صیح ہو جانا غیر ممکن ہو گا ہے وہ وقت ہے کہ تیمن اور نفس امارہ اپنا کام کرنا شروع کر ویتا ہے اور مختلف بمانوں کو سامنے لا آ ہو باکہ ہمیں روح کی اصلاح کرنے سے روکے رکھے لیکن ہمیں بہت زیادہ ہوشیار ہونا جائے اکد اس کے حلے اور بمانوں کا فریب نہ کھائیں۔ ممکن ہے کہ ماری بری عادت کو یوں بتلایا جائے کہ تم نے لوگوں کے ساتھ زندگی سر کرنی ہے دوسرے بھی ایس صفت رکھتے ہیں۔ فلان فلان کو دیکھو اس صفت بلکہ اس سے برتر صفت رکھتا ہے کیا تم تھا زندگی گذار سکتے ہو؟ اگر تو چاہتا ہے که رسوائے زمانہ نہ ہو تو زمانے کی طرح چال چلو۔ لیکن انسان کو اس فریب اور و وو کے کے سامنے ڈٹ جانا ہو گا۔ اگر دو سرے اس مرض میں جتلا ہیں تو ان کا مجھ سے كيا ربط ہے كى دو سرول كاس يمارى ميس كرفار مو جانا ميرے اس كے ارتكاب كا جواز میں بنا۔ اے یوں کمنا ہو گاکہ یہ عیب اور بیاری تو جھے میں موجود ہے آگر میں اس باری کے ساتھ مرکیا تو بیشہ بد بختی اور اور شقاوت میں جا بروں گا۔ الذا مجھے اس کا علاج كرنا جائ اور اي نفس كواس سے پاك كرنا ہو گا۔

مکن ہے بھی ایک اور حلے کے ذریعے سے کہ جس سے وقت گذر آ جائے اور اخر ہو جائے شطن میدان میں آ جائے اور ہمارے ارادہ کو منصرف کر دے اور بول خیال میں لائے کہ یہ تو تجھ میں موجود ہے اور اس کی اصلاح بھی کرنی جائے لین اتنی جلدی کیا ہے اور کیا دیر ہو گئی ہے؟ رہنے دو میں فلال کام انجام دے لوں۔ اس وقت فارغ البال ہو کر نفس کے پاک کرنے میں مشغول ہو جاؤنگا۔ ابھی تو میں جوان ہوں اور عیش کرنے کا زمانہ ہے جب بوڑھاپے میں جاؤنگا تو چھر توبہ کر لوٹگا اور نفس کے پاک کرنے میں جاؤنگا تو جائے ہو جب بوڑھاپ میں جاؤنگا تو جائے ہو تھا۔ انہان کو متوجہ رہنا چاہئے

بھی ای طرح ہے کہ اس کے لئے فطرت اور خلقت کے لحاظ سے مخصوص کام قرار ديے گئے ہيں جنہيں اس كو بجالانے ہوتے ہيں۔ روح عالم مكوت سے آئى ہے علم اور رجمت قوت احمان انصاف بیندی محبت معرفت نورانیت اور دوسرے کمالات اور مكارم اظال سے اسے سنخیت عاصل م اور ان سے مراوط م يہ فطرت كے لحاظ سے علت کو معلوم کرتی ہے اور خدا طلب ہے ایمان اور خدا کی طرف توجہ اور اس ذات سے محبت اور علا قمندی اس کی عبادت اور اس سے دعا اور باڑ و نیاز روح کی سلامتی اور صحت کی علامتیں ہیں۔ اس طرح علم و دانش اور اللہ کے بندوں کی رضا اللی کے لئے خدمت۔ قربانی اور ایار۔ عدالت خوابی اور دوسرے مکارم اخلاق دون کی صحت اور سلامتی کی علامتیں شار ہوتی ہیں اگر انسان اس قتم کی صفات اپنے آپ میں موجود یائے تو معلوم ہو جائے کہ اس کی روح سالم اور سیح ہے اور اگر اے احساس ہو کہ وہ خدا کی طرف توجمہ نہیں رکھتا اور عبادت اور دعا اور مناجات سے لذت حاصل نہیں کرتا اور اس سے بھاگتا ہے خدا کو دوست نہیں رکھتا اور صرف مقام اور مرجبہ جاہ و جلال دولت اور شروت اور اولاد اور بوی شهوترانی اور لذات میوالی کو الله کی رضا پر رجے رہتا ہے اور زندگ سے صرف منافع مخصی کا ہدف رکھتا ہے اور فدا کاری اور قربانی اور ایار اور احمان اور خدمت فلق سے لذت حاصل نہیں کرتا اور ووسرول کے درو اور مصبت سے درو ناک نہیں ہو آ۔ ایے مخص کو جان لینا جائے کہ اس کی روح واقعا" بھار ہے اگر وہ اپنی سعادت کو چاہتا ہے تو اے بہت جلدی اپنی روح کی اصلاح اور علاج كرنا عائد-

علاج كرنے كاعزم

جب ہم نے نفس اور روح کی بیاریوں کو پہچان لیا اور یقین کر

اور ہمیں اپنے نفس امارہ سے کمنا چاہئے کہ نیک اعمال تو صرف متقیوں سے قبول ہوتے ہیں اور تقویٰ کا حاصل کرنا نفس کو پاک کئے بغیر حاصل نہیں ہو آ اگر ہمارا نفس برائیوں سے پاک نہ ہوا تو نفس میں اچھائیوں کی نشوونما نہیں ہو سکے گی اور اگر نفس سے شیطن باہر نہ گیا تو فرشتہ رحمت اس میں واخل نہیں ہو سکے گا اگر گناہ اور برے اخلاق سے نفس آلودہ ہوا تو آخرت کے جمان میں اس کے لئے نور نہ ہو گا۔

ہمیں ہیشہ ان بیاریوں کے انجام کی طرف جو پہلے بیان کی جا چکی ہیں متوجہ رہنا چاہئے اس کے ساتھ احادیث اور اخلاق کی کتابوں کے مطالعہ سے ان نفسانی بیاریوں اور ان کی اخروی سزا اور عقاب کو مورد توجہ قرار دینا چاہئے اس ذریعے سے ہمیں نفس امارہ کے خیلے اور بمانے اور نفس کی توجہ کا مقابلہ کرنا چاہئے اور نفس کی اصلاح اور اسے پاک کرنے میں حتمی اور جزی ارادہ کرلینا چاہئے اگر ہم نے ارادے کا مرحلہ طے کر لیا تو پھر عمل کرنے کا مرحلہ قریب تر ہو جائےگا۔

نفس برغلبه كرنا

تمام عمال اور افعال اور برائيال اور اچھائيوں كو بجا لاتے والى ورحقيقت روح ہوا كرتى ہے اگر روح سالم اور صحح ہو تو انسان كى دنيا اور آخرت آباد ہوگى اور اگر روح فاسر ہوكى تو چروہ برائيوں كے بجا لانے كا موجب ہوگى اور دنيا اور آخرت كى ہلاكت اے لاحق ہو جائيگى اگر انسان نے انسانيت كے رائے پر قدم ركھا تو اللہ كے مقرب فرشتوں ہے بھى بالا تر ہو جائيگا اور اگر اس نے انسانى شرافت كو نظر انداز كيا اور حيوانيت كے رائے پر گامزن ہوا تو حيوانات سے بھى بدتر ہو جائيگا بلكہ وہ شيطنت كے مقام تك پہنچ جائيگا ان دونوں راستوں كے طے كرنے كے اسباب اور عوائل انسان كى فطرت ميں ركھ ديے گئے ہيں۔

کہ یہ بھی شیطن کا ایک فریب اور حیلہ ہے۔ کیا معلوم کہ اس وقت تک انسان زندہ رے گا؟ شاید اس سے پہلے مرجائے اور اشیں نفسانی بیاریوں میں فوت ہو جائے اس وقت حارا انجام كيا مو كا؟ اور بالغرض اس وقت تك زنده بهى ره جائ توكيا اس وقت شیطن این حیلہ گری اور فریب دینے کو چھوڑ دے گا۔ اور جمیں آزاد چھوڑ دے گا ماکہ اینے نفس کو پاک کر عیس اس وقت شیطن کوئی اور فریب دے کفس کے پاک کرنے ے ہمیں روک وے گا الذا کتا ہی اچھا ہے کہ ابھی سے نفس کے ایک کرنے میں شروع ہوا جائے اور نفس امارہ یر قابو پایا جائے۔ ممکن ہے کہ نفس امارہ تعییل کے کہ تم نے فلال صفت کی عادت کر رکھی ہے اور عادت کا چھوڑنا تیرے لئے ممکن میں مو گا تو خواہشات نفس کا قیدی ہے کس طرح تو اپنے آپ کو اس قید سے رہائی ولا سکتا ہے؟ تیری روح گناہ اور معصیت کی وجہ سے تاریک ہو چکی ہے ابھی اسے گلو ظاصی ممکن نہیں ہے معلوم ہونا جاہیے کہ یہ بھی شیطن کی ایک فریب کاری اور وهوکا وہی ہے تھے اینے نفس کو کمہ دینا چاہئے کہ عادت کا چھوڑنا غیر ممکن نہیں ہو تا بلکہ یہ ممکن ہے گرچہ بیہ مشکل تو ہے لین اصلاح کرنے کے عمل میں شروع ہو جانا جائے اور اپنے نفس کو پاک کرنے میں کوشش کرنی چاہے آگر گناہ اور بری عاوات کا چھوڑنا ممکن نہ ہو آ تو یہ سارے تھم جو پیفیرعلیہ السلام اور آئمہ اطہار کے اس بارے میں آئے ہیں تو ان سے صادر نہ ہوتے اور توبہ کے وروازے کی وقت بند نہ ہوتے توبہ کا دروازہ بھشد کے لئے کھلا ہوا ہے الدا حتی ارادہ کر لینا جائے اور روح کے پاک کرنے میں مشغول ہو جانا چاہے۔ ہو سکتا ہے کہ شیطن نفسانی باربوں اور بری صفات کو معمول اور كم بتلائ اور كے كہ تم واجبات كے بجالاتے كے لو بابد ہو اور فلان متحب كام بھی بجالاتے ہو خدا تہیں بخش دے گا اور تیری جگہ بہشت ہے اور یہ کئی ایک بری صفات جوتم میں موجود ہی ہے اتنی اہم نہیں ہی تیرے متجات کے بجا لانے کی وجہ سے ان کا تدارک ہو جائے اور وہ بخش دی جائیں گی اس صورت میں بھی ملتقت رہنا چاہے کہ اس قتم کے خیالات اور امیریں دلانا بھی شیطن کا ایک مراور فریب ہو تا ہے

عتی ہے۔ عقل اس ویلے سے نفس اور روح کی مملکت کو گر برد اور ناآرامی اور زیادہ طلبی سے نجات ولا سکتی ہے اور انسانیت کے سیدھے راتے اور سراور سلوک کی راہ نمائی کر سکتی ہے۔

لکن عقل کا اسپر حاکم اور مسلط ہو جانا کوئی آسان کام نمیں ہے کیونکہ وہ باقی طاقت ور قوتوں اورخواہشات کے روبرہ ہوتی ہے اور دھوکے باز دشمن کہ جس کا نام نفس آمارہ ہے اور اس کے بہت زیادہ مدد گار اور ساتھی ہیں جو اس کی جمایت کرتے ہیں۔ اے اس کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔

ہیں۔ اے اس کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ خدا وند عالم قرآن میں فرما تا ہے کہ نفس ہمیشہ برے کاموں کا تھم دیتا ہے مگر خدا رحم کروئے۔ "۱۳"

رسول خدا نے فرمایا ہے کہ تیرا سب سے بردا دشمن تیرا نفس ہے جو تیرے دو پہلو میں موجودد ہے۔" پہلو میں موجودد ہے۔"

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ عقل اور شہوت ایک دوسرے کی ضد بیں علم عقل کی مدد کرتا ہے اور ہوی اور ہوس شہوت کی تائید کرتے ہیں۔ انسانی نفس دو قوتوں کی لڑائی کا میدان ہوتا ہے ان میں سے جو دوسری قوت پر غلبہ حاصل کر لے انسانی نفسی کو اپنی گرفت میں لے لیتا ہے۔"

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ "برائی اور شر ہرایک نفس میں موجود ہیں اگر نفس کے مالک کے اس پر غلبہ حاصل کر لیا تو وہ مخفی ہو جاتا ہے اور اگر اس پر غلبہ نہ کیا تو وہ ظاہر ہو جاتا ہے"۔"

لنذا عقل بہت اچھا حاکم ہے لیکن مدد کئے جانے کامختاج ہے آگر اس جنگ میں عقل کی مدد کریں اور نفسانی خواہشات اور شہوات اور اور ہوی و ہوس پر شورش کریں اور جم کی مملکت کے انتظام کا کام عقل کے سرد کر دیں تو ایک بہت بردی فتح اور کامرانی کو حاصل کرلیں گے۔

می وہ چیز ہے کہ جو دین کے پیشواؤں اور رہبروں اور شریعت اور طریقت پر

وہ عقل بھی رکھتا ہے اور فطرت کے ہاتحت انسانی فضائل اور کمالات کا چاہئے والا بھی ہوتا ہے اور یہ حیوان بھی ہے اور حیوانی غرائز اور خواہشات بھی رکھتا ہے اور یوں بھی نہیں کما جا سکتا کہ حیوانی خواہشات اور غرائز بالکل باطل اور نقصان وہ ہوتی ہیں اور انسان کو پستی کی طرف دکھیل دیتی ہیں نہ بلکہ ان کا ہوتا بھی انسان کی زندگی کے لئے ضروری ہے۔ اگر ان سے صحیح اور ٹھیک استفادہ کیا جائے تو انہیں انسانی تکامل اور اللہ کی طرف سیرو سلوک کے لئے کام میں لایا جا سکتا ہے لیکن اصل مشکل یہ ہے کہ حیوانی خواہشات اور تمنیات ایک معین حد تک نہیں ٹھرتیں اور دو سرول کا لحاظ نہیں کرتیں اور نہ ہی انسانی خصوصیات کی طرف متوجہ ہوتی ہیں اور نہ ہی دو سرے غرائز کا لحاظ کرتی ہیں بلکہ ان کی غرض اور غایت صرف اپنے آپ کو آخر تک پہچانا ہوتا

حیوانی غریزہ کی غرض صرف اسی غریزہ کو بطور کامل حاصل کرنا ہو تا ہے اور اس
کے علاوہ اس کی کوئی غرض نہیں ہوتی تمام حیوانی خواہشات اور غزائر جیسے کھانے پینے
کی چیزوں سے لذت حاصل کرنا مقام اور منصب کی محبت حکومت اور شہرت مال اور
دولت سے وابنگی زندگی کے تجملات اسی طرح غزیرہ غصہ انقام لینا اور تمام وہ
صفات جو ان سے پھوٹی ہیں یہ تمام کی تمام کی ایک معین حد تک نہیں ٹھرتیں بلکہ
ان مین سے ہرایک کو آخر تک حاصل کرنا مقصود ہو جاتا ہے۔

ای وجہ سے انسان کا نفس اور روح مختلف خواہشات اور غرائز کے لئے میدان بھگ اور فکست و رہنے کا میدان بنا رہتا ہے اور بھی آرام اور سکون میں نہیں رہتا جو بھی اس جنگ میں کامیاب ہو جاتا ہے وہی روح اور نفس کو پوری طرح اپنا اسر اور قیدی بنا لیتا ہے لیکن ان کے درمیان عقل بہت قدرت اور بہت زیادہ اہمیت رکھتی ہے۔ عقل شرعیت کی راہنمائی میں حیوانی خواہشات اور تمینات پر کنٹرول کر سکتی ہے اور انہیں اعتدال کی عالت میں قرار دے سکتی ہے اور افراط اور تفریط سے مانع بن سکتی ہے عقل اپنی حکومت کوکام میں لا سکتی ہے۔ خواہشات کے درمیان اعتدال برقرار کر

11/4 5 10

نیز حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ انسانی خواہشات اور شہوات مار دیے والی بیاریاں ہیں اور انکا بهترین علاج اور دوا' صبر اور استقامت اور اس کے مقابلے میں وُٹ جانا ہے۔ ۱۲۵٬

en more de de la maria de la companione de la companione

of the for the file of the second of the second

and show of the heart of we have been to

とからときなるというというというというと

چلے والوں نے ہم سے طلب کی ہوئی ہے اور اس کے متعلق بہت زیادہ ٹاکید کر رکھی

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ" ہوشیار رہنا کہ کمیں شہوات تمہارے دلوں پر غالب نہ آ جائیں کیونکہ پہلے وہ حمیس اپنی ملکیت میں لیس گی اور آخر میں تجھے ہلاک کردیں گی۔ "

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ جس نے اپی خواہشات کو اپنی ملکت میں قرار نہ دیا تووہ اپنی عقل کا مالک بھی نہیں رہے گا۔ ۱۲۲۰۰۰

امام جعفر صادق علیہ السلام نے قربایا کہ "جو شخص خوف اور رغبت اور شہوت اور غضب کے وقت اپنے نفس پر مسلط ہوا تو خدا اس کے بدن کو جنم کی آگ پر حرام قرار دے دے گا۔ "

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ تم اپنے نفس پر مسلط ہوجاؤ اور اسے اللہ ی اطاعت کی طرف آسان کر دو۔ الله

روح انسائی کو پاکیزہ بنانے کے لئے نفس اور اس کی خواہشات اور حوی اور ہوں پر کنڑول کرنا ایک ضروری اور زندگی ساز کام ہے۔ انسان کا نفس اور روح مشل ایک سرکش گھوڑے کی طرح ہے آگر وہ ریاضت کے ذریعے مطبع اور آرام میں ہوا اور اس کی لگام اپنے ہاتھ میں رکھی اور اس کی پشت پر سوار ہوا تو پھر اس سے فائدہ حاصل کر سکے گا اور آگر وہ مطبع اور فرانبروار نہ ہوا اور جس طرف چاہے وہ جانے لگا تو وہ تجھے اپی پشت سے تہہ غار میں گرا دے گا لیکن سرکش نفس کو مطبع اور فرانبروار بنانا کوئی آگر تو مقاومت آسان کام نہیں ہے وہ ابتداء ہی میں جھے سے مقابلہ کرے گا۔ لیکن آگر تو مقاومت کرے اور مضبوط ہے تو وہ تیرا مطبع اور فرانبروار ہو جائے گا۔

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اگر تیرا نفس تیرے سامنے تخی سے پش اے اور مطبع اور فرمانبردار نہ ہو تو بھی اس پر سخی کر ماکہ وہ تیرا مطبع اور فرمانبردار ہو جائے تو اس کے ساتھ حلے اور بمانے سے پیش آیا کہ وہ تیری اطاعت میں آ

activities of the total and the first the

حد تک رہے اور سازش کرنے سے باز رہے سعادت تک پہنچنے کے لئے اس کے سوا اور کوئی راستہ موجود نہیں ہے۔ اس وجہ سے نفس کے ساتھ جنگ کرنے کو احادیث میں جماد کما گیا ہے۔

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اپنے نفس پر پ در پ جماد کرنے سے تسلط پیدا کرو۔"

آپ نے فرمایا نفسی خواہشات اور ھوی اور ہوس پر غلبہ عاصل کو اور ان سے جنگ کرو اگر یہ حمیس جکڑ لیں اور اپنی قید و بند میں قرار دے ویں تو حمیس بدترین درجہ میں جا ڈالیں عے ۱۲۱۲

آپ نے فرمایا کہ نفس کے ساتھ جماد ایک ایما سرمایہ ہے کہ جس کے ذریعے

ہشت خریدی جا سی ہے۔ پس جو آدمی اپنے نفس کے ساتھ جماد کرے وہ اس پر مسلط

ہو جائیگا۔ اور بہشت اس کے لئے جو اس کی قدر پہچان لے بہترین جزا ہو گی۔

آپ نے فرمایا جماد کر کے نفس کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت پر آمادہ کرو۔ اس کے

ساتھ یہ جماد ویما ہو جسے وسٹمن کے ساتھ کیا جا تا ہے اور اس پر ایما غلبہ کرو جو ایک ضد

ود سری ضد پر غلبہ کرتی ہے لوگوں سے قوی ترین آدمی وہ ہے جو اپنے نفس پر فنخ

آپ نے فرمایا کہ عقلند انسان وہ ہے جو اپنے آپ کو نفس کے ساتھ جماد میں مشغول رکھے اور اس کی اصلاح کرے اور اسے هوی اور ہوس اور خواہشات سے روکے رکھے اور اس طرح سے اس کو لگام دے اور اپنے کنٹرول میں لے آئے۔ عقلند انسان اس طرح اپنے نفس کی اصلاح میں مشغول رہتا ہے کہ وہ دنیا اور جو پچھ دنیا اور اہل دنیا میں ہتا ہے کہ وہ دنیا اور جو پچھ دنیا اور اہل دنیا میں ہتا ہے کہ وہ دنیا اور جو پھھ دنیا اور اہل دنیا میں ہتا ہے کہ وہ دنیا اور جو پھھ دنیا اور دنیا میں اتنا مشغول نہیں رہتا ہے کہ وہ دنیا اور جو پھھ دنیا اور دنیا میں اتنا مشغول نہیں رہتا ہے کہ وہ دنیا در جو پھھ دنیا در دنیا میں ہتا ہے کہ دور دنیا میں اتنا مشغول نہیں رہتا ہے کہ دنیا در دنیا میں دنیا میں

نفس کے ساتھ جماد ایک بہت بردی اہم جنگ اور نتیجہ خیز ہے ایی جنگ کہ ہمیں کس طرح ونیا اور آخرت کے لئے زندگی بسر کرنی اور ہمیں کس طرح ہونا اور کیا کرنا ہے سے مربوط ہے اگر ہم جماد کے ذریعے اپنے نفس کو کنٹرول کر کے نہ رکھیں

نفس کے ماتھ جہادے

انسان کا سب سے برا دسمن اس کا نفس ہے اور وہ برابر عقل کے ساتھ جنگ اور تجاوز کی حالت میں رہتا ہے۔ شیطان کے وسوسوں سے الهام لیتا ہے اور لاو نشکر کے ساتھ عقل پر جملہ آور ہوتا ہے باکہ اسے جدا اور خاموش کر دے اور وہ تن تنا میدان پر قابو پائے رکھے اس کی غرض سے ہے کہ فرشتوں کو نفس کی دنیا سے باہر نکال دے اور اسے پوری طرح شیطن کے قبضے میں دے دے ایسے غدار دشمن کو سرگوں کرنا کوئی آسان کام نہیں ہے۔ ارادہ حتمی اورمقابلہ بلکہ جماد کرنا اس کے لئے ضروری ہو جاتا ہے اور وہ بھی ایک دفعہ اور وہ دفعہ یا ایک دن یا دو دن ایک سال یا دو سال نہیں بلکہ تمام عمر پے در پے جماد کرنا ضروری ہے۔ اس سے سخت مقابلہ اور مصل جماد عیا ہے اور نفس اور روح کو رام کرنے اور اس کی خواہشات پر قابو پانے کے لئے بہت سخت جنگ کرنی پڑتی ہے۔

پنیبرعلیہ السلام اور آئمہ طاہرین سے الہام لے کر عقل کی مدد سے اس کے لاؤ الشکر سے جنگ کریں اور انس کی تجاوزات اور زیادتیوں کو روکے رکھیں اور اس کی فوج کو گھیرا ڈال کرختم کر دیں باکہ عقل جم کی مملکت پر حکومت کر سکے اور شرعیت سے الہام لے کر کمال انسانی اور میرو سلوک تک پہنچ سکے۔ نفس کے ساتھ صلح اور مشتی نہیں کی جا کتی بلکہ اس سے جنگ کرنی چاہئے ٹاکہ اسے زیر کیا جائے اور وہ اپنی

ے پہنچوانا گیا ہے یہ ایسا جہاد ہے کہ جو اللہ تعالیٰ کے رائے میں جہاد کرنے سے فضیات اور برتری رکھتا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ کے رائے میں جہاد بہت ہی پرارزش اور بہترین عبادت شار ہوتا ہے اس سے جہاد نفس کا پرارزش اور بااہمیت ہونا واضح ہو جاتا ہے نفس کے جہاد کا برتر ہونا تین طریقوں سے درست کیا جا سکتا ہے۔

1- ہر ایک عبادت یماں تک کہ اللہ تعالیٰ کے رائے میں جہاد کرنا بھی نفس کے جہاد کرنے کا مختاج ہے۔ ایک عبادت کو کامل اور تمام شرائط کے ساتھ بجا لانا نفس کے ساتھ جہاد کرنے پر موقوف ہے کیا نماز کا حضور قلب کے ساتھ بجا لانا اور پھر اسکے تمام شرائط کی رعایت کرنا ہو معراج مومن قرار پاتی ہے اور فحثا اور مکر سے روکتی ہے بغیر جہاد اور کوشش کرنے کے انجام پذیر ہو سکتا ہے؟ آیا روزہ کا رکھنا ہو جہنم کی آگ کے جہاد اور کوشش کرنے کے انجام پذیر ہو سکتا ہے؟ آیا روزہ کا رکھنا ہو جہنم کی آگ کے والا انسان اپنی جان کو بھیلی پر رکھ کر جنگ کے میدان میں حاضر ہو سکتاہے اور اسلام کے دشمنوں سے انچی طرح جنگ کر سکتا ہے؟ اسی طرح باتی تمام عبادات بغیر نفس کے میدائ تمام عبادات بغیر نفس کے میدائ تمام عبادات بغیر نفس کے میدائ جماد کرنے کے بعال کی جا لائی جا علی ہیں؟

2 برایک عبادت اس صورت میں قبول کی جاتی ہے اور موجب قرب اللی واقع ہوتی ہے جب وہ صرف اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے انجام دی جائے اور ہر قتم کے شرک اور ریاء خود جبندی اور نفسانی اغراض سے پاک اورخالص ہو اس طرح کے کام بغیر نفس کے ساتھ جہاد کے واقع ہوتا ممکن نہیں ہو سکتے یہاں تک کہ جنگ کرنے والا جہاد اور شہادت بھی اس صورت میں قیمت رکھتی ہے اور تقرب اور تکائل کا سبب بنتی ہے جب خالص اور صرف اللہ کی رضاء اور کلمہ توحید کی سر بلندی کے لئے واقع ہو آگر یہ اتنی بوئی عبادت اور جہاد صرف نفس کی شرت یا دشمن سے انقام لینے یا نام کے باتی رہ جائے یا خود نمائی اور ریا کاری یا مقام اور منصب کے حصول یا زندگی کی مصیبتوں سے فرار یا دوسری نفسانی خواہشات کے لئے واقع ہو تو یہ کوئی معنوی ارزش اور قیمت نہیں فرار یا دوسری نفسانی خواہشات کے لئے واقع ہو تو یہ کوئی معنوی ارزش اور قیمت نہیں رکھتی اور اللہ تعالیٰ کے پاس تقرب کا موجب نہیں بن سکتی ای وجہ سے نفس کے رکھتی اور اللہ تعالیٰ کے پاس تقرب کا موجب نہیں بن سکتی ای وجہ سے نفس کے رکھتی اور اللہ تعالیٰ کے پاس تقرب کا موجب نہیں بن سکتی ای وجہ سے نفس کے رکھتی اور اللہ تعالیٰ کے پاس تقرب کا موجب نہیں بن سکتی ای وجہ سے نفس کے رکھتی اور اللہ تعالیٰ کے پاس تقرب کا موجب نہیں بن سکتی ای وجہ سے نفس کے رکھتی اور اللہ تعالیٰ کے پاس تقرب کا موجب نہیں بن سکتی ای وجہ سے نفس کے میں تعرب کی ہو تو یہ کوئی معنوی اور اللہ تعالیٰ کے پاس تقرب کا موجب نہیں بن سکتی ای وجہ سے نفس کے دیں دیت کھتیں کی اور اللہ کی پاس تقرب کا موجب نہیں بن سکتی ای وجہ سے نفس کے دیا کہ کھتی اور اللہ کی پاس تقرب کا موجب نہیں بن سے دیا کی دیا کہ کو اس کی بات کو اس کی دیا کہ کو اس کی بات کی بات کی بات کی بات کی دیا کے دیا کو کہ کی دی کی دیا کی بات کو دیا کی بات کی بات کی دیا کی بات کی بات کی بات کو دیا کی بات کو دیا کی دیا کی بات کی دیا کی بات کی بات کی دیا کی دیا کی دیا کی بات کی بات کو دیا کی بات کی بات کی بات کی بات کی دیا کی بات کی بات کی بات کی بات کی دیا کی بات کی

اور اس کی لگام اپنی ہاتھ میں نہ رکھیں وہ ہم پر غلبہ کر لے گا اور جس طرف چاہئے گا
لے جائیگا اگر ہم اسے قید میں نہ رکھیں وہ ہمیں اسراور اپنا غلام قرار دے دیگا اگر ہم
اسے کردار اور اچھے اخلاق اپنانے پر مجبور نہ کریں تو وہ ہمیں برے اخلاق اور برے
کردار کی طرف لے جائیگا۔ للذا کہا جا سکتا ہے کہ نفس کے ساتھ جہاد بہت اہم کام اور
سخت ترین راستہ ہے جو اللہ کی طرف سیرو سلوک کرنے والے کے ذمہ قرار دیا جا سکتا
ہے۔ جتنی اس راستے میں طاقت خرچ کی جائے وہ قیمتی ہوگی۔

جهاداكبر

نفس کے ساتھ جماد اس قدر مہم ہے کہ اسے پیغیر اکرم نے جماد اکبر سے تعییر فرمایا ہے اتنا اہم جماد ہے کہ جالے جماد سے بھی اسے بردا قرار دیا ہے۔ حضرت علی علیہ السلام نے نقل فرمایا ہے کہ "رسول خدا می ایک لشکر دشمن سے لونے کے لیے روانہ کیا اور جب وہ جنگ سے والیس آیا آپ نے ان سے فرمایا مبارک ہو ان لوگوں کو کہ جو چھوٹے جماد کو انجام دے آئے ہیں لیکن ابھی ایک بردا جماد ان پر واجب ہے آپ سے عرض کی گئی یا رسول اللہ "! بردا جماد کونسا ہے؟ آپ نے فرمایا اپنے فرمایا اپنے مجماد کرنا۔ "

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ بمترین جماد اس مخص کا جماد ہے کہ جو ایخ نفس سے جو اس کے دو پہلو میں موجود ہے جماد کرے۔ "

پنیبر اکرم نے اس وصیت میں جو حضرت علی اے کی تھی فرمایا کہ جماد میں سے بہترین جماد اس مخض کا ہے کہ جب وہ صبح کرے تو اس کا قصد سے ہو کہ میں کسی پر ظلم منیں کرونگا۔ ،،

ان احادیث میں نفس کے ساتھ جاد کرنے کو جاد اکبر اور افضل جاد کے نام

## جها د اورتا ئيداليي

یہ ٹھیک ہے کہ نفس کے ساتھ جہاد بہت سخت اور مشکل ہے اور نفس کے ساتھ جہاد کرنا استقامت اور پائیداری اور ہوشیاری اور حفاظت کا مختاج ہے لیکن چربھی ایک ممکن کام ہے اور انسان کو تکامل کے لئے یہ ضروری ہے آگر انسان ارادہ کر لے اور نفس کے جہاد میں شروع ہو جائے تو خداوند عالم بھی اس کی تائید کرتا ہے۔ خدا وند عالم قرآن مجید میں فرماتا ہے کہ جو محض اللہ تحالی کی راہ میں جہاد کرتے ہیں ہم انہیں اپنے رائے کی ہدایت کرتے ہیں۔"

حضرت صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ مبارک ہو اس انسان کے لئے جو اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر اپنے نفس اور خواہشات نفس کے ساتھ جماد کرے۔ جو مخص خواہشات نفس کے لئے لئکر پر غلبہ عاصل کر لے تو وہ اللہ تعالیٰ کی رضایت عاصل کر لیگا۔ جو مخص اللہ تعالیٰ کے سامنے عاجزی اور فرو تی سے پیش آئے اور اپنی عقل کو لئے کا ہمایہ قرار دے تو وہ ایک بہت بردی سعادت عاصل کر لیگا۔

انسان اور پروردگار کے درمیان نفس امارہ اور اس کی خواہشات کے تاریک اور وحشت ناک پردے ہوا کرتے ان پردوں کے ختم کرنے کیلئے خدا کی طرف احتیاج خصفوع اور خشوع ہوک اور روزہ رکھنا اور شب بیداری سے بہتر کوئی اسلحہ نہیں ہوا کرتا اس طرح کرنے والا انسان اگر مرجائے تو دنیا سے شہید ہو کرجاتا ہے اور اگر زندہ رہ جائے تو اللہ تعالی کے رضوان اکبر کو جا پہنچتا ہے خداوند عالم فرماتا ہے جو لوگ مارے راستے میں جماد کرتے ہیں ہم ان کو اپنے راستوں کی راہنمائی کر دیتے ہیں۔اور خدا نیک کام کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ اگر کسی کو تو اپنے نفس کے ساتھ جماد کرنے میں اپنے سے زیادہ کوشش کرنے والا دیکھے تو تو اپنے نفس کے ماتھ جماد کرنے میں اپنے سے زیادہ کو شش کرنے والا دیکھے تو تو اپنے نفس کے ماتھ جماد کرنے میں اپنے سے زیادہ کوشش کرنے والا دیکھے تو تو اپنے نفس کو ملامت اور سرزنش کر اور میں اپنے سے نیادہ کو شش کرنے والا دیکھے تو تو اپنے نفس کی طاحت اور سرزنش کر اور اسے اپنے نفس کی حفاظت کرنے میں زیادہ شوق دلا۔ اللہ تعالیٰ کے اوامر اور نواہی کو

ماتھ جماد تمام عبادات اورامور خرب يمال تك كه الله تعالى ك رائے والے جماد ير فضیلت اور برتری اور نقدم رکھتا ہے اس واسطے کہ ان تمام کا صحیح ہونا اور باکمال ہونا نفس کے جماد پر موقوف ہے یمی وجہ ہے کہ نفس کے جماد کو جماد اکبر کما گیا ہے۔ 3- جنگ والا جماد ایک خاص زمانے اور خاص شرائط سے واجب ہو تا ہے اور پھر وہ واجب عینی بھی نمیں ہے بلکہ واجب کفائی ہے اور بعض افراد سے ساقط ہے اور بعض زمانوں میں تو وہ بالکل واجب بی نہیں ہو تا اور پھر واجب ہونے کی صورت میں بھی واجب کفائی ہو تا ہے لینی بقدر ضرورت لوگ شریک ہو گئے تو دو سرول مے ساقط ہو جاتا اور پر بھی عورتوں اور بوڑھوں اور عاجز انسانوں اور بار لوگوں پر واجب نہیں ہو تا لیکن اس کی بر عکس نفس کا جہاد کہ جو تم پر تمام زمانوں اور تمام حالات میں اور شرائط میں واجب مینی ہوا کرتا ہے اور زندگی کے آخر لمحہ تک واجب ہوتا ہے اور سوائے معصومین ملہم السلام کے کوئی بھی مخص اس سے بے نیاز نہیں ہو آ۔ 4- نفس سے جماد کرنا تمام عبادات سے یمال تک کہ جنگ والے جماد سے کہ جس میں انان این جان سے صرفنطر کرتے ہوئے اپنے آپ کو شمادت کے لئے عاضر کر دیتا ہے۔ مشکل تر ہے اور وشوار اور سخت تر ہے اس واسطے کہ محض اللہ کے لئے تشکیم ہو جانا اور تمام عمر نفسانی خواہشات سے مقابلہ کرنا اور تکال کے رائے طے کرنا اس ے زیادہ وشوار اور مشکل ہے کہ انسان جنگ میں جماد کرنے والا تھوڑے دن وحمن ے جنگ کے میران میں جنگ کرے اور مقام شمادت پر فیض یاب مو جائے۔ نفس ك ساتھ مقابله كرنااتا سخت ہے كہ سواے بے در بے نفس كے ساتھ جماد كرنے اور بت زیادہ تکلیف کو بردارشت کرنے کے حاصل نہیں ہو سکتا اور سوائے اللہ تعالیٰ کی تائد ك اياكنا مكن نيس ب- اى لخ مماز من بيشه احدنا العراط المتنقم يرح ہیں۔ صراط متقیم پر چلنا اتنا وشوار اور سخت ہے کہ رسول گرامی اللہ تعالی سے کتا ہے - الهي لا تكلني الى نفسي طرفة عين ابدا-

کئے جائیں گے اور ہر روز زیادہ اور بھتر نفس امارہ بیر مسلط ہوتے جائیں گے لیکن اگر خواہشات نفس اور اس کی فوج کے لئے میدان خالی کر دیں تو وہ قوی ہو تا جائیگا اور ہم پر زیادہ مسلط ہو جائیگا۔

## إناطيب نودانيان

یہ کی حد تک ٹھیک ہے کہ پیغیراور آئمہ اطہار انسانی نفوس کے طبیب اور معالج ہیں لین علاج کرائے اور نفس کے پاک بنانے اور اس کی اصلاح كرنے كى ذمه دارى خود انسان ير م- پغير عليه السلام اور آئمه اطهار انسان كو علاج كرف كا درس دية بي اور نفس كى باربول اور ان كى علامتين اور برے نتائج اور علاج كرنے كا طريقہ اور دواء كى وضاحت بيان كرتے ہيں ماكہ خود انسان اپنے درد اور اس کی دواء سے آگاہی پیرا کرے اور ایخ نفس کی اصلاح کی ذمہ داری سنبصل لے کیونکہ خود انسان سے کوئی بھی بیاری کی تشخیص بہتر طریقے سے نہیں کر سکتا ور اس کے ملاج کرنے کے دریے نہیں ہو سکا۔ انسان نفسانی بیاریوں اور اس کے علاج کو واعظین سے سنتا یا کتابوں میں برمعتا ہے لیکن بالا خرجو اپنی بیاری کو آخری پہانے والا ہو گا اور اس كا علاج كرے گا وہ خود انسان ہى ہو گا۔ انسان دوسرل كى نبت وروكا بمتر احساس كرنا ج اور اين مخفي صفات سے آگاہ اور عالم ب اگر انسان اين نفس كى خود حفاظت نہ کرے تو دو مروں کے وعظ اور تھیجت اس میں کس طرح اثر انداز اور مفید واقع ہو کتے ہیں؟ اسلام کا بی نظریہ ہے کہ اصلاح نفس کو انسان داخلی حالت سے شروع کرے اور اینے نفس کو پاک کرنے اور بیاریوں سے محفوظ رکھنے کے رعایت كرتے ہوئے اے اس كے لئے امادہ كرے اور اسلام نے انسان كو علم ديا ہے كہ وہ ایے آپ کی خود حفاظت کرے اور میں بت بوا تربی قاعدہ اور ضابطہ ہے۔ خدا قرآن میں فرماتا ہے کہ ہر انسان اپن نیکی اور برائی سے خود آگاہ اور عالم ہے گرچہ وہ عذر گھڑتا

اس کے لئے لگام بناکر اے نیکیوں کی طرف لے جاجس طرح کہ کوئی اپنے ناپختہ غلام کی تربیت کرتا ہے اور اس کے کان پکڑ کر اے ٹھیک کرتا ہے۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اتن نماز پڑھتے کہ آپ کے پاؤں مبارک ورم کر جاتے تھے اور لوگوں کے اعتراض کرنے پر انہیں یوں جواب دیتے تھے کہ کیا بیل شکر ادا کرنے والا بندہ نہ بنوں؟ پنیبر اکرم عبادت کر کے اپنی امت کو درس دے رہے تھے۔ اے انسان تو بھی بھی عبادت اور ریاضت اور کوشش کرنے سے غافل نہ رہ۔ اور جان لے کہ اگر تونے عبادت اور اس کی برکات کے مٹھاس کو محموس کر لیا اور اپنے نفس کو اللہ تعالی کے انوار سے نورانی کرلیا تو پھر تو ایسا ہو جائے گا کہ ایک گھڑی بھی عبادت سے نہیں رک سکے گا گرچہ تھے کھڑے کھڑے ہی کیوں نہ کردیا جائے۔ عبادت سے مور دانی اور اعراض کی وجہ سے انسان عبادت کے فواکد اور گناہ اور معصیت سے محفوظ رہنے اور تو نیقات اللی سے محروم ہو جاتا ہے۔ اور معصیت سے محفوظ رہنے اور تو نیقات اللی سے محروم ہو جاتا ہے۔

نفس كيماتھ جهاد بالكل جنگ والے جهاد كى طرح ہوتا ہے جو وار وحمن پر كريگا اور جو مورچه دشمنوں سے فتح كرے گا اى مقدار اس كا دشمن كمزور اور ضعيف ہوتا جائيگا اور فتح كرنے والى فوج طاقت ور ہوتى جائيگا۔

اور دوبارہ حملہ کرنے اور فتح عاصل کرنے کے لئے آمادہ ہو جائیگی۔ اللہ تعالی کا طریق کار اور سنت یوں ہی ہے اللہ تعالی فرماتا ہے کہ ان تنصر و اللّه ینصر کم ویثبت اقدام کم۔

نف کے ساتھ جماد کرنا بھی ای طرح ہوتا ہے۔ جتنا وار نفس آمادہ پروارد ہوگا اور اس کی غیر شرعی خوہشات اور صوی و ہوس کی مخالفت کی جائیگی اتنی ہی مقدار نفس کرور ہو جائیگا اور تم قوی ہو جاؤ کے اور دو سری فتح حاصل کرنے کے لئے آمادہ ہو جاؤ کے برعکس جتنی سستی کرو کے اور نفس کے مطبع اور تسلیم ہوتے جاؤ کے تم ضعیف ہوتے جاؤ گے تم ضعیف ہوتے جاؤ گے اور نفس قوی ہوتا جائے گا اور جہیں فتح کرنے کے لئے نفس آمادہ تر ہوتا جائے گا اور جہیں فتح کرنے کے لئے نفس آمادہ تر ہوتا جائے گا اگر ہم نفس کے پاک کرنے میں اقدام کریں تو خداوندعالم کی طرف سے تائید

تہذیب نفس کے مراصل

حفاظت قبلی :- اظاتی اصول صحت کا لحاظ اور گناہوں اور برے اظات سے اپنے آپ کو محفوظ رکھنا نفس کو پاک کرنے کا آسان ترین اور بہترین مرحلہ ہوا کرتا ہے جب تک نفس انسانی گناہ میں آلودہ نہیں ہوا اور اس کا ارتکاب نہیں کیا تب تک فطری نورانیت اور صفا قطب رکھتا ہے۔ اچھے کاموں کے بجا لانے اور اچھے اظات سے مصف ہونے کی زیادہ قابلیت رکھتا ہے۔

ابھی تک اس کا نفس تاریک اور سیاہ نہیں ہوا اور شیطن نے وہاں راستہ نہیں اور برائیوں کی عادت نہیں والی اس وجہ سے گناہ کے ترک کر دینے پر زیادہ آمادگی رکھتا ہے۔ جوان اور نوجوان اگر ارادہ کر لیس کہ اپنے نفس کو پاک رکھیں گے اور گناہ کے ارتکاب اور مبرے اظلاق سے پر ہیز کریں گے تو ان کے لئے ایسا کرنا کائی حد تک آسان ہو تا ہے۔ کوئلہ ان کا یہ اقدام حفظ نفس میں آتا ہے اور حفظ نفس عادت کے ترک کرنے کی نبیت بہت زیادہ آسان ہو تا ہے الذا جوانی اور نوجوانی بلکہ بچپن کا زمانہ نفس کے پاک رکھنے کا بہترین زمانہ ہوا کرتا ہے انسان جب تک خاص گناہ کا ارتکاب نہیں کرتا وہ گناہ کے ترک پر زیادہ آمادگی رکھتا ہے النذا جوانوں نوجوانوں اور وہ لوگ جنہوں نے ابھی تک کی گناہ کا ارتکاب نہیں کیا انہیں ایسی حالت کی فرصت کو غنیمت شار کرتا چاہئے اور کوشش کریں کہ بالکل گناہ کا ارتکاب نہ کریں اور اپنے نفس کو اس پاکیزگی اور طمارت کی حالت میں محفوظ رکھیں۔ حفاظت کرتا گناہ کے ترک کرنے سے پاکیزگی اور طمارت کی حالت میں محفوظ رکھیں۔ حفاظت کرتا گناہ کے ترک کرنے سے پاکیزگی اور طمارت کی حالت میں محفوظ رکھیں۔ حفاظت کرتا گناہ کے ترک کرنے سے پاکیزگی اور طمارت کی حالت میں محفوظ رکھیں۔ حفاظت کرتا گناہ کے ترک کرنے سے پاکیزگی اور طمارت کی حالت میں محفوظ رکھیں۔ حفاظت کرتا گناہ کے ترک کرنے سے پاکیزگی اور طمارت کی حالت میں محفوظ رکھیں۔ حفاظت کرتا گناہ کے ترک کرنے سے پاکیزگی اور طمارت کی حالت میں محفوظ رکھیں۔ حفاظت کرتا گناہ کے ترک کرنے سے پاکیزگی اور طمارت کی حالت میں محفوظ رکھیں۔

一点に

حفرت صادق علیہ السلام نے ایک ادی سے فرمایا کہ تہمیں اپنے نفس کا طبیب اور معالج قرار دیا گیا ہے تخفے درد بتلایا جا چکا ہے اور صحت و سلامتی کی علامت بھی بتلائی گئی ہے اور تخفے دواء بھی بیان کر دی گئی ہے پس خوب فکر کر کہ تو اپنے نفس کا کس طرح علاج کرتا ہے۔

امام صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جس شخص کو وعظ کرنے والا خود اس کا اپنا نفس نہ ہو تو دو سرول کی نصیحت اور وعظ اس کے لئے کوئی فائدہ نہیں دے گائے اس الم سجاد علیہ السلام نے فرمایا۔ اے آدم کے بیٹے تو بھیشہ خوبی اور اچھائی پڑ ہوگا جب تک تو اپنے نفس کو اپنا واعظ اور نصیحت کرنے والا بنائے رکھے گا۔ ۱۹۹۹ ، امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ کمزور ترین وہ انسان ہے جو اپنے نفس کی اصلاح کرنے سے عاجز اور ناتواں آبو۔ "

نیز امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ انسان کے لئے لائق یہ ہے کہ وہ اپنے نفس کی سررستی کو اپنے ذمہ قرار دے۔ بھیشہ اپنی روح کی اور زبان کی حفاظت کرتا رہے۔ "

کی خوشی اور مرور کو نمیں چھوڑتی۔ ۱۲

امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ اپنے نفس کو ان چیزوں سے جو نفس کے لئے ضرر رساں ہیں روح کے نکلنے سے پہلے روکے رکھ اور اپنے نفس کے لئے آزادی اس طرح آزادی کی کوشش کر کہ جس طرح زندگی کے اسباب کے طلب کرتے میں کوشش کرتا ہے۔ تیرا نفس تیرے اعمال کے عوض گردی رکھا جا چکا ہے۔ "

خدا وند عالم قرآن میں فرماتا ہے کہ جو محض اللہ تعالیٰ کے مقام و مرتبت سے خوف کھائے اور اپنے نفس کو اس کی خواہشات سے روکے رکھے اس کی جگہ اور مقام بھشت میں ہے۔

بسر حال حفاظت تبلی سب سے آسان راستہ ہے اور جتنا انسان اس راستے کی ا اس اور عمل کرنے میں کوشش کرے گا یہ اس کے لئے پرارزش اور جیتی ہو گا۔ اس جوان کو مبارک ہو جو زندگی کے آغاز سے ہی اپ نفس امارہ پر قابو پائے رکھتا ہو اور اسے گناہ کرنے کی اجازت نہ وے اور آخری عمر تک اسے پاک و پاکیزہ اور اللہ کے تقرب کے لئے سیر و سلوک میں ڈالے رکھ ناکہ قرب اللی کے مرتبے تک پنچ

یکدم ترک کرنا

اگر فیلی حاف کے مرصلے سے روح نکل جائے اور گناہ سے الودہ ہو جائے واس وقت روح اور لفس کے پاک کرنے میں کئی ایک طریق استعال کئے جا سکتے ہیں لیکن سب سے بھڑی طریقہ اندرونی انقلاب اور ایک وفعہ اور بالکل ترک کر دینا ہوا کرتا ہے۔ جو انسان گناہ اور برے اخلاق میں آلودہ ہو چکا ہوا ہے اسے یکدم خدا کی طرف رجوع اور توبہ کرنی چاہے اور اپنی روح کو گناہ کی کثافت اور آلودگی سے دھونا چاہے اور اسے پاک و پاکزیہ کرے ایک حتی اور یہیں اور کے دروازوں کو شیطن کو روح سے دور کرے اور روح کے دروازوں کو شیطن کے

زیادہ آسان ہوا کرتا ہے اور ضروری ہے کہ اس نقطے کی طرف متوجه رہیں کہ اگر گناہ کا ارتکاب کر لیا اور برے اخلاق کو اپنا لیا ور شیطن کو اپنے نفس کی طرف راستہ دے دیا تو پھر ان کے لئے گناہ کا ترک کرنا بہت مشکل ہو جائیگا۔

شیطن اور نفس امارہ کی کوشش ہوگی کہ ایک دفعہ اور دو دفعہ گناہ کے انجام دینے کو اس کے لئے معمولی اور بے اہمیت قرار دے ماکہ اس حیلہ سے اپنا اثر رسوخ اس میں جمالے اور نفس کو گناہ کرنے کا عادی بنا دے النذا جو افعال اپنی سعادت اور خوشجی کی فکر میں ہے اسے چاہئے کہ حتمی طور سے نفس کی خواہشات کے سامنے مقابلہ کرے اور گناہ کے بجا لانے میں گرچہ ایک ہی مرتبہ کیوں نہ ہو الیے آپ کو رکھے۔

امیر المومنین نے فرمایا ہے کہ کسی برے کام یا کلام کو اپنے نفس کو بجالانے کی جازت نہ دو۔"

آپ نے فرمایا کہ اپنے نفس کی خواہشات پر اس سے پہلے کہ وہ طاقتور ہو جائے فلبہ حاصل کرو کیونکہ آگر وہ طاقتور ہو گیا تو پھروہ تجھے اپنا قیدی بنا لے گا اور جس طرف چاہے گا تجھے لے جائےگا اس وقت تو اس کے سامنے مقابلہ نہیں کرسکے گا۔"

آپ نے فرمایا کہ عادت چھا جانے والا وسمن ہے۔"

آپ نے فرمایا کہ عادت انسان کی ٹانوی طبیعت ہو جاتی ہے۔

آپ نے فرمایا کہ اپنی خواہشات پر اس طرح غلبہ حاصل کرو جس طرح ایک وشمن دوسرے وسمن پر غلبہ حاصل کرتا ہے اور اس کے ساتھ اس طرح جنگ کرو کہ جس طرح دسمن وسمن کے ساتھ جنگ کرتا ہے۔ شاید کہ اس ذریعے سے اپنے نفس کو رام اور مغلوب کر سال "

آپ نے فرمایا کا اگر کا نہ کرنا توبہ کرنے سے زیادہ آسان ہے ہو سکتا ہے کہ ایک گھڑی کی شہوت رانی طولانی غم کا باعث ہو جائے۔ موت انسان کے لئے دنیا کی پہتی اور فضاحت کو واضح اور کشف کرنے کا سبب ہوتی ہے۔ اور عقلند انسان کے لئے

سے پوچھا کہ تم نے در کیوں کی؟ لونڈی نے اس غیر معروف آدی کے سوال اور جواب کو اس کے سامنے نقل کیا۔ بشرنے لونڈی سے بوچھاکہ آخری بات اس آدی كياكى؟ لويدى نے كماك اس كا آخرى جلد يہ تفاك تم نے ي كما ہے ك اگر وہ غلام ہوتا اور اینے کو آزاد نہ سجھتا لین اینے اپ کو خدا کا بندہ اور غلام سجھتا تو اپ مولی اور آقا سے خوف کھانا اور اللہ تعالی کی نافرمانی کرنے میں اتنا گتاخ اور جری نہ ہوتا۔ اہام علیہ السلام کا یہ مختصر جملہ تیر کے طرح بشرکے دل پر لگا اور آگ کی چنگاری کی طرح اس کے دل کو نورانی اور دگر گون کر گیا۔ شراب کے دسترخوان کو دور پھیکا اور نظے یاؤں باہر دوڑا اور این آپ کو اس غیر معروف آدی تک جا پنچایا اور دوڑتے دوڑتے امام موی کاظم علیہ السلام تل جاپنجا اور عرض کی اے میرے مول میں اللہ تعالی اور آپ سے معذرت کرتا ہوں۔ جی ہاں میں اللہ تعالی کا بندہ اور غلام تھا اور مول کین میں نے این اللہ تعالیٰ کی غلامی اور بندگی کو فراموش کر دیا اس وجہ سے اس طرح کی گتاخیاں کرنے لگا لیکن اب میں نے اپنے آپ کو بندہ سجھ لیا اور اپنے گذرے ہوئے کردارے توبہ کرتا ہوں کیا میری توبہ قبول ہے؟ امام علیہ السلام نے فرمال ماں۔ اللہ تعالی تیری توبہ قبول کر لے گا اور تو اینے گناہوں اور نافرمانیوں کو بھشہ کے لیے ترک کر دے۔ بشرنے توب کی۔ اور عبادت گذار اور زباد اور اولیاء خدا میں وافل ہو جمیا اور اس نعت کے شکریہ کے طور پر اپنی ساری عمر نگے یاؤں چا رہا (جس كى وجه سے اس كانام بشر حانى لينى نظم باؤل والا ہو كيا) "

ابو بصیر کمتے ہیں کہ ایک آدمی جو ظالم بادشاہوں کا ملازم اور مددگار تھا میری ہمسائی میں رہتا تھا اس نے بہت کافی مال حرام طریقے ہے جمع کیا ہوا تھا اور اس کا گھر فساد اور عیافی لمو و لعب رقص اور غنا کا مرکز تھا میں اس کی ہمسائیگی میں بہت ہی تکلیف اور دکھ میں تھا لیکن اس کے سواکوئی راہ فرار بھی نہ تھی کئی دفعہ اے فسیحت کی لیکن اس کاکوئی فاکدہ نہ ہوالیکن ایک دن میں نے اس کے متعلق بہت زیادہ اصرار کیا۔ اس نے کہا اے فلان۔ مین شیطن کا قیدی اور اس کے پھندے میں آ چکا ہوں

لتے بھشہ ہے گئے بد کردے اور ول کے گھر کو اللہ تعالی کے مقرب فرشتوں کے نازل ہونے اور انوار الی کے مرکز قرار پانے کے لئے کھول دے اور ایک ہی حملہ میں نفس امارہ اور شیطن کو مغلوب کر وے اور نفس کی لگام کو مضبوط اور بمیشہ کے لئے این ہم لئے رکھے کتنے لوگ ہیں کہ جنہوں نے اس طریقے سے اپ نفس پر غلبہ حاصل کیا ہے اور اپنے نفس کو یکدم اور یک وفعی طریقہ سے پاک کرنے کی توفیق حاصل کرلی ہے اور پھر آخری عمر تک ای کے پابند رہے ہیں ساندرونی انقلاب مجھی واعظ اور اخلاق کے پاک بنانے والے استاد کے ایک جلے یا اشار ہے بدا ہو جاتا ہے یا ایک واقعہ غیرعادی سے کہ کمی دعا ذکر اور کی مجلس میں ایک آیت یا روایت یا چند دقیقر فکر کرنے سے حاصل ہو جایا کرتا ہے۔ بھی ایک معمولی واقعہ مثل ایک جنگاری کے داخل ہونے سے ول کو بدل اور روش کر وہتا ہے۔ ایسے لوگ گذرے ہیں جنس ای طریقے سے اینے نفس کو پاکیزہ بنانے کی توقیق حاصل ہوئی ہے اور وہ راہ خدا کے سالک قرار یائے ہیں جیے بشر حانی کا واقعہ۔ بشر حانی کے حالات میں لکھا ہے کہ وہ ایک اشراف اور شروممند انسان کی اولاد میں سے تھا اور ون رات عیاشی اور فت و فجور میں زندگی بسر کر رہا تھا اس کا گھر فساد رقص اور سرود عیش و نوش اور غنا کا مرکز تھا کہ غناکی آواز اس کے گھرے باہر بھی سائی دیتی تھی لیکن ای مخص نے بعد میں توبہ كر لى اور زابد اور عابد لوكول مين اس كاشار مونے لگا۔ اس كے توب كرنے كا واقعہ يول لکھا ہے کہ ایک دن ای بشری لونڈی کوڑا کرکٹ کا ٹوکرا لے کر دروازے کے باہر مھیکے کے لئے آئی اس وقت امام موی کاظم علیہ السلام اس کے دروازے کے سامنے ے گزر رہے تھے اور گھرے تابیخ گانے کی آواز آپ کے کان میں پڑی آپ نے اس لونڈی سے یوچھاکہ اس گھر کا مالک آزاد ہے یا غلام؟ اس نے جواب دیا کہ آزاد اور آقا زادہ ہے۔ امام نے فرمایا تم نے کچ کما ہے کیونکہ اگر سے بندہ اور غلام ہو آ تو این مالک اور مولی سے ور آ اور اس طرح اللہ تعالی کی معصیت میں غرق اور گتاخ نہ ہوتا۔ وہ لونڈی گھر میں لوث گئے۔ بشرجو شراب کے دستر خوان پر بیٹھا تھا اس نے لونڈی

مرے لئے پیغام بھیجاکہ میرے پاس آ جھے تم سے کام ہے۔ میں نے اس کی دعوت قبول کی اور اس کے گھر کے وروازے پر گیا۔ وروازے کے پیچھے سے مجھے آواز دی اور كما اے ابو بصير- بتنا مال ميں نے حرام سے اکٹھا كيا ہوا تھا وہ سب كا سب ميں نے لوگوں میں تقیم کر دیا ہے۔ یمال تک کہ میں نے اپنا لباس بھی دے دیا ہے۔ اب نگا اور بے لیاس دروازے کے پیچھے کھڑا ہوں۔ اے ابو بھیر میں نے امام جعفر صادق کے محم ير عمل كيا ہے اور تمام كنابول كو چھوڑ ويا ہے لين توبه كرلى ہے۔ ابو بھير كتا ہے كه ميں اس بمسائے كے كنابوں كے چھوڑ دينے اور توب كر لينے سے بت خوشحال ہوا اور امام علیہ السلام کی کلام کے اس میں اثر کرتے سے چرت زوہ ہوا۔ گھر واپس لوث آیا تھوڑے سے کیڑے اور خوراک لی اور اس کے گھر لے گیا۔ کی دن کے بعد پھر مجھے بلایا۔ میں اس کے گھر کیا تو دیکھا کہ وہ بھار اور علیل ہے اور وہ کافی دن تک بھار رہا میں اس کی برابر عیادت اور بیار بری اور تار داری کرتا رہا۔ لین اس کے لئے کوئی علاج فاکرہ مند واقع نہ ہوا۔ ایک دن اس کی حالت بت سخت ہو گئی اور جان کئی كے عالم ميں ہو كيا۔ ميں اس كے سرائے بيشا رہا جب كہ وہ جان سرو كرنے كى طالت میں تھا یکدفعہ ہوش میں آیا اور کہا۔ اے ابو بصیر۔ امام جعفر صادق علیہ السلام نے اپنا وعدہ اور اکر دیا ہے یہ جملہ کما اور اس جمان فانی سے کوچ کر گیا۔ میں کئ ونول کے بعد ج كو كيا أور الم جعفر صادق عليه السلام كي خدمت مين مشرف موا- ميرا ايك پاؤل وروازے کے اندر اور ایک پاؤل وروازے سے باہر تھا کہ الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا۔ اے ابو بھیر ہم نے تیرے ہمائے کے بارے میں جو وعدہ کیا تھا۔ ہم نے وہ بورا کردیا ہے ہم نے بو اس کے لئے بہشت کی ضانت کی تھی اے ولوا دی ہے۔" اس طرح کے لوگ تھے اور اب بھی ہیں کہ حتی ارادے اور شجاعانہ اقدام سے ایے نفس امارہ کو مغلوب کر لیتے ہیں اور اس کی ممار اپنے ہاتھ میں لے لیتے ہیں۔ ایک اندرونی اور باطنی انقلاب سے نفس کو پاک کر دیتے ہیں اور تمام برائیوں کو چھوڑ كراے صاف اور شفاف بنا ديت بيں۔ معلوم مواكه اس طرح كا راستہ افتيار كرلينا

اور عیافی اور شراب خوری کا عادی ہو چکا ہوں اور اسے نہیں چھوڑ سکا۔ بیار ہوں کین میں اپنا علاج بھی نہیں کرنا چاہتا۔ تو میرا اچھا ہسایہ ہے لیکن میں تیرا برا ہسایہ ہوں کیا کروں خواہشات نفس کا قیدی ہو گیا ہوں کوئی نجات کا راستہ نہیں و کھے پا آ۔ جب تو امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں جائے تو آپ کے سامنے میری حالت بیان کرنا شاید میرے لئے کوئی نجات کا راستہ نکال سکیں ابو بصیر کہتا ہے کہ میں اس کی ساس گفتگو ہے بہت زیادہ متاثر ہوا۔ کئی دن کے بعد جب میں کوفد ہے امام جعفر صادق علیہ السلام کی زیادرت کے قصد سے مدینہ منورہ گیا اور جب آپ کی خدمت میں مشرف ہوا تو اپن اس ہسایہ کے حالت اور اس کی گفتگو کا تذکرہ آپ کی خدمت میں بیان کیا۔ آپ نے فرمایا کہ جب تو کوفہ واپس جائے وہ آدمی تیرے ملنے کے لئے آپ بیان کیا۔ آپ نے فرمایا کہ جب تو کوفہ واپس جائے وہ آدمی تیرے ملنے کے لئے آپ بیان کیا۔ آپ نے مناکہ امام جعفر صاددق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جس حالت میں تو ہے گا۔ اس سے کمنا کہ امام جعفر صاددق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جس حالت میں تو ہے لیعنی گناہوں کو چھوڑ دے تو میں تیرے لئے جنت کا ضامن ہوں۔

## آسندآسة ترك كرنا

اگر ہم اتن اپنے آپ میں طاقت اور ہمت نمیں رکھتے کہ یکدم تمام گناہوں کو ترک کر دیں تو اتنا تو مقم ارادہ کر لیں کہ گناہوں کو آہستہ آہستہ انجام دے دیں پہلی وفعہ امتحان کے طور پر ایک گناہ یا کئی ایک گناہوں کو ترک کرنا شروع کر دیں اور مقمم ارادہ کرلیں۔ اس کام کو دوام دیں کہ اس کے ترک پر اینے نفس کو کامیاب قرار دے ویں اور ان گناہوں کو بالکل ختم کر دیں چر میں کام دوسرے چند ایک گناہوں کے بارے میں انجام دینا شروع کر دیں اور اس پر کامیابی حاصل کر لیں اور اس حالت میں خوب متفت رہیں کہ کمیں اس ترک کے ہوئے گناہ کو پھرے انجام نہ دے دیں اور ب واضح ہے کہ ہر گناہ یا چند گناہوں کے ترک کرنے پر نفس آمارہ اور شیطن مزور ہو آ جائيگا اور جتنا شيطن نفس سے باہر نکلے گا اس كى جگه اللہ تعالى كا فرشتہ لے لے گا۔ جس گناہ کا ساہ نقطہ نفس سے دور ہو گا اتن مقدار وہاں نورانیت اور سفیدی زیادہ ہو جائے گی۔ اس طریقے سے گناہوں کے ترک کو برابر انجام دیتے جائیں تو پھر بطور کامل نفس یا ہو جائے اور نفس کو اس کے نفسانی خواہشات پر قابو پانے اور فتح حاصل کرنے کی پوری طرح کامیایی حاصل ہو جائیگی اور ممکن ہے کہ اس دوران ایک ایے مرتبے تک پنچ جائیں کے تام گناہوں کو یکدم ترک کرنے کی طاقت اور قدرت پیدا کر لیں ایس صورت میں ایس فیتی اور یرارزش فرصت سے استفادہ کرنا جائے اور یکدم تمام گناہوں كو ترك كر دينا جائد اور شفن اور نفس اماره كو بامر چينك والنے ير قابو يا لينا جائے اور نفس کے گھر کو خدا اور اس کے فرشتوں کے لئے مخصوص کرلینا چاہئے اگر اس کے لئے کوشش اور جماد کریں تو یقییا" اس پر کامیاب ہو جائیں گے۔ نفس کے ساتھ جماد بعینہ وحمن کے ساتھ جماد کرنے جیسا ہو تا ہے۔ وحمن سے جماد کرنے والا ہر وقت ومثمن پر نگاہ رکھ اپن طاقت کو وسمن کی طاقت سے موازنہ کرے اور اپنی طاقت کو

مارے لئے بھی مکن ہے۔

حفرت علی علیہ اللام نے فرمایا ہے کہ عادت کے ترک کرنے کے لئے اپنے نفس پر غلہ عاصل کرد اور ہوی اور ہوس اور خواہشات کے ساتھ جماد کرد شاید تم اپنے نفس کو اینا قیدی بنا سکو-"

نیز امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ سب سے بھترین عبادت اپنی عادات ير غلبه حاصل كرنا مو تا يحيا"

الم محر باقر عليه السلام نے فرمایا ہے۔ قیامت کے دن تمام الکھیں موائے تین آ تھول کے رو رہی ہول گی۔

1- آنکی جو خدا کے رائے کے لئے بیدار رہی ہو۔

2- وہ آئھ جو خدا کے خوف سے روتی رہی ہو۔ 3- وہ آئھ جس نے محرمات اللی سے چٹم پوٹی کی ہو۔

جعفر صادق عليه السلام نے فرمايا ہے كه خدا وند عالم نے جناب موى عليه السلام كو وحی کی کہ کوئی انسان میرا قرب محرمات سے پر بیز کر کے کمی اور چیز سے حاصل نہیں کر سكا يقييًا" بين بمشت عدن كو اس كے لئے مباح كر دول كا اور كى دوسرے كو وہاں نمیں جانے دول گا۔"

یہ بھی مانا جاتا ہے کہ نفس امارہ کو مطیع بنانا اور بطور کلی گناہ کا انجام نہ وینا اتنا آسان کام نمیں ہے لیکن اگر انسان متفت ہو اور فکر اور عاقبت اندیثی رکھا ہو اور ارادہ اور جمت کر لے تو پھر اتنا يہ مشكل بھى نسي ہے كيونكه اس صورت ميں الله تعالى كى تأئيد بھى اسے شامل عال ہو كى اور خدا فرماتا ہے كہ جو لوگ مارے رائے كے لئے جماد كرتے ہيں ہم انہيں ہدايت كر ديتے ہيں اور اللہ ہے ہى احمان كرتے والوں كے الله مع الذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وان الله مع المحسنين- الم

L. MITTALES OF CONTROL TO STATE TO THE COLUMN STATE COLUMN

The Carry Charles and the Carry Company of the Carr

AOCO TANGO COSTO DE RECENTANTO DE PROPERTO DE LA COSTO DEL COSTO DEL COSTO DE LA COSTO DEL COSTO DE LA COSTO DEL COSTO DE LA COSTO DEL COSTO DE LA COSTO DE LA COSTO DE LA COSTO DE LA COSTO DEL COSTO DEL COSTO DE LA COSTO DE LA COSTO DE LA COSTO DE LA COSTO DEL COSTO DE LA COSTO DEL COSTO DEL COSTO DEL COSTO DE LA COSTO DEL COSTO

はいからいるがあるがなるというできるという

Wall of the world of the land the total of the total

Device Asset of the second sec

وہ کام جونفس کے باک کرنے میں مدود بنے ہیں

1- قركرتا-

لاس کے پاک کرنے ایک اہم مانع غفلت ہوا کرتی ہے آگر ہم دن رات دنیا کی وزیرگی میں غرق رہیں اور موت کی یادے عافل رہیں اور ایک گھڑی بھی مرنے کے بعد کے بارے میں سوچنے پر حاضر نہ ہوں اور آگر بھی مرنے کی فکر آئی بھی تو اے فورا " کھلا دیں ہیں اور آگر برے اخلاق کے نتائج سے عافل ہیں اور آگر گناہوں کی اخردی سزا اور قداب کا فکر نہیں کرتے خلاصہ خدا اور آخرت پر ایمان ہمارے دل کی گرائیوں میں والع نہیں ہوا اور خدا صرف ایک ذھنی مفہوم سے آگے نہیں بیدھا تو پھر ایمی غفلت کے ہوئے ہم کس طرح اپنے نفس کو پاک کرنے کا عزم بالجزم کر سکتے ہیں؟ کیا اس مادگ سے نفس ہیں؟ کس طرح نفس کو باک کرنے کا عزم بالجزم کر سکتے ہیں؟ کیا اس مادگ سے نفس میں ہیں کیا اس مادگ سے نفس میں ہوا کو سے آگے نہیں ہوا کو ایش کی خواہشات پر کنٹرول کر سکتے ہیں؟ کیا اس مادگ سے نفس میں ہوا کیا ہوں درد کا عام مرک نا جا سکتا ہے؟ غفلت خود ایک نفس کی بڑی بناریوں میں سے ایک بناری ہو درد کا علاج صرف فکر کرنا عاقب اندیش اور ایمان کی قوت کو مضبوط اور قوی کرنا ہے۔ انسان علاج صرف فکر کرنا عاقب اندیش اور ایمان کی قوت کو مضبوط اور قوی کرنا ہے۔ انسان کے کئے خراموش نہ کرے اور نفسائی بناریوں کے بد انجام اور گزاہوں کی مزا اور دونے کی وقت بھی اسے فراموش نہ کرے اور نفسائی بناریوں کے بد انجام اور گزاہوں کی مزا اور دونے کی سخت

قوی کرنے میں لگا رہے اور فرصت ملتے ہی ممکن طریقے سے دسمن پر حملہ کر دے اور اس کی فوج کو ہلاک کر دے یا اپنے ملک سے باہر نکال دے۔

کے لیکن اس کی عمدہ شرط میہ ہے کہ ہم حتی ارادہ کرلیں اور بغیر کمی معمولی نری کے سرکش نفس کو سزا دے دیں۔ بہت تعجب کا مقام ہے کہ ہم دنیادی امور میں معمولی غلطی کرتے والے کو سزا اور تنبیہ کرتے ہیں لیکن اپ نفس کے پاک کرتے میں اس روش پر عمل نہیں کرتے حالا تکہ اخروی سعادت اور نجات نفس کے پاک ہوتے پر موقوف ہوتی ہے۔

اللہ تعالیٰ کے بہت سے بندوں نے اپنے نفس کے پاک کرنے اور بہتر بنائے اور نفس پر قابو پانے بیں اس طریقے پر عمل کرنے کی توفق حاصل کی ہے۔
امیر الموشین علیہ السلام نے فرایا ہے کا نفس کو اپنا قیدی بنائے اور اس کی عادات کو ختم کرنے میں بھوک بہت ہی زیادہ مدد گار ہوتی ہے۔

یز حضرت علی علیہ السلام نے فرایا ہے جو مخص اپنے نفس کو ریاضت اور تکلیف میں نیادہ رکھے گا وہ اس سے فائدہ اٹھائےگا۔

ایک صحابی فراتے ہیں کہ سخت گری کے زمانے میں رسول خدا ایک دن ایک در ایک در ایک در ایک در ایک در ایک مرحت کے ساتے میں بیٹھے ہوئے شے ای دوران ایک آدی ایا اس نے اپنا لباس ا آرا اور گرم ریت پر لیٹ گیا اور ریت پر لوٹنا پوٹنا شروع کردیا بھی اپنی پیٹھ کو گرم ریت پر لوٹنا پوٹنا شروع کردیا بھی اپنی پیٹھ کو گرم ریت پر ریت کی گرائی اور بھی اپنے چرے کو اور کتا اے نفس امارہ اس ریت کی گرائی کو چھ اور جان لے کہ دوزخ کی آگ کی گری اس سے زیادہ اور سخت شرب سر سے دور میل اللہ علیہ و آلہ وسلم اس کا خوب نظارہ کر رہے تھے۔ جب اس آدی نے اپنا لباس بینا اور چاہا کہ وہاں سے چلاجائے تو رسول خدا نے اسے اپنی پاس آدی ہوں کے آگئی کی شرب سے بیا الیا اور آپ کی اس سے فرمایا کہ میں نے تجھے ایسا کام کرتے آپ کی خدمت میں حاضر ہوا آپ نے اس سے فرمایا کہ میں نے تجھے ایسا کام کرتے تماری اس کام سے کیا غرض تھی؟ اس دیکھا ہے کہ اسے دو سرے لوگ نہیں کرتے تماری اس کام سے کیا غرض تھی؟ اس نے جواب میں عرض کی یا رسول اللہ مجھے خدا کے خوف نے اس کام کے کرنے پر آمادہ کیا ہے۔ میں یہ کام انجام دیتا تھا اور اپنے نفس سے کتا تھا کہ اس گری کو چھے اور جان کیا ہے۔ میں یہ کام انجام دیتا تھا اور اپنے نفس سے کتا تھا کہ اس گری کو چھے اور جان

عذا کو سوچنا رہے۔ قیامت کے حماب اور کتاب کو بھیشہ نگاہ میں رکھے اس صورت میں افس کو پاک کرنے کے لئے آبادہ کیا جا سکتا ہے اور حتی فیصلہ کر سکتا ہے اور اپنے فنس کو برے اخلاق اور گناہوں سے پاک کر سکتا ہے۔
حضرت علی علیہ السلام نے فرایا ہے کہ جو مختص اپنے دل کو دائمی فکر سے آباد
کرے گا اس کے ظاہری اور باطنی کام اچھے ہونگے۔"

۲- تادیب و مجازات

اگر ہم نفس کے پاک کرنے پر کامیاب ہونا چاہتے ہیں تو ہم تنبیہ اور اوب دیے جانے اور جزائے اخروی سے استفادہ کر سے ہیں۔ ابتداء میں ہم نفس کو خطاب کرتے ہوئے ہدید اور ڈرائیں کہ میں نے حتی ارادہ کر لیا ہے کہ گناہوں کو ترک کر دوں اور اگر اے نفس تو میری اس میں مدد نہیں کرے گا اور گناہ کا ارتکاب کرے گا تو میں فلاں سزا تیرے بارے میں جاری کر دونگا مثلاً اگر تو نے کی کی غیبت کی تو میں ایک دن روزہ رکھ لوں گا یا ایک ہفتے تک صرف لازی گفتگو کروں گا یا اتنا روہیہ مدقے کے طور پر دے دونگا یا ایک دن پائی نہیں پونگا یا صرف ایک وقت غذا سے محدے کے طور پر دے دونگا یا ایک دن پائی نہیں پونگا یا صرف ایک وقت غذا سے کمور کر دونگا یا کئی گھٹے گرمیوں میں دھوپ میں بیشا رہونگا ناکہ تو جنم کی حرارت کو نہ بھلا سکے یا اس طرح کی اور سزائیں اینے نفس کو سائیں۔

اس کے بعد اپنے نفس پر اچھی طرح نگاہ رکھیں کہ وہ بعد میں غیبت نہ کرنے گئے اور اگر اس سے غیبت صاور ہو جائے تو حتی ارادے سے بغیر کی نرمی اور سستی کے اس کے مقابلے میں اڑ جائیں اور وہ سزا جرکا نفس سے وعدہ کیا ہوا تھا اس پر جاری کر دیں جب نفس امارہ کو احساس ہو جائےگا کہ ہم گناہ کے نہ کرنے پر مصر ہیں اور بغیر کی نرمی کے اسے سزا دیں گے تو بجروہ ہماری شرعی چاہت کو مانے لگ جائے گا۔

اگر کانی مرت تک بغیر چٹم پوشی کے اس طریقے پر عمل کرتے رہیں تو پھر ہم اگر کانی مرت تک بغیر چٹم پوشی کے اس طریقے پر عمل کرتے رہیں تو پھر ہم شیطن کے رائے کو روک سکیں گے اور نفس امارہ پر پوری طرح سے مسلط ہو جائیں

سنخیت رکھتا ہے آگر ہے اپنے بلند مقام اور منزلت اور فیتی وجود کی طرف توجہ رکھے ہوئے ہو تو گناہوں کا ارتکاب اور برے اخلاق کو اپنی شان سے پست تر شار کرے گا اور فطریا" ان سے منفر ہو گا جب اس نے سجھ لیا کہ وہ انسان ہے اور انسان ذات اللی کے خاص لطف و کرم سے عالم بالا سے اس دنیا میں ایا ہے تو پھر اس کی نگاہ میں حیوانی خواہشات اور ہوی اور ہوس بے قیت جلوہ گرہوں گی اور اپنے وجود میں مکارم اخالق کی ذیرہ رکھنے کی طرف مائل ہوگا۔

مكارم اخلاق كو زندہ ركھنے كى طرف ماكل ہو گا۔ امير المومنين عليه السلام نے فرمايا ہے كه جو فخص اپنے نفس كى عزت كرتا ہو اس كے لئے شہوات بهت معمولى اور بے ارزش ہول گا۔ ؟؟

الم سجاد عليه السلام كى خدمت مين عرض كيا كيا كه معزز اور كران قدر انسان كون مو تا ہے؟ تو آپ نے فرمایا أو دنیا كو است وجود كى قیت قرار ند دے۔"

الذا روح کے انسانی شرافت اور اس کے وجود کے قیمی ہونے اور اس کے مقام و مرتبت کے بلند و بالا کی طرف توجہ سے نفس کو گناہوں اور برے اظان سے پاک کرتے میں مدد لی جا سختی ہے۔ اگر ہم اپنی روح سے مخاطب ہوں اور اسے کہیں کہ اللہ تعالیٰ کا غلیفہ ہے تو ایسا انسان ہے جو بھیٹہ ذندہ رہنے اور اللہ تعالیٰ کے قرب حاصل کرتے کے لئے پیدا کیا گیا ہے تو حیوان سے بلند و بالا ہے۔ تیرے وجود کی قیمت حیوانی خواہشات کی چروی کرنا نہیں ہے اگر انسان اس طرح سوچ تو پھر گناہون کے ترک کر ویے اور روح کو پاک کرتے کے اور روح کو پاک کرتے میں بہت آسانی ہو جائی ای طرح نفس کو پاک کرتے میں بہت آسانی ہو جائی ای طرح نفس کو پاک کرتے میں بہت آسانی ہو جائی ای طرح نفس کو پاک کرتے میں صفت آہستہ آہستہ دور ہو جائے شاا سے خد کرتے ہیں اور اس پر نعمت اور خوشی سے جمیں تکلیف ہوتی آگر کسی انسان سے حد کرتے ہیں اور اس پر نعمت اور خوشی سے جمیں تکلیف ہوتی ہو اور اس کی برائی اور اذیت اور تو ہین اور لاپروائی کرتے ہیں تو اس صورت ہیں جمیں روڑا اٹکانے سے جم اپنے اندرونی بخض کو خوش کرتے ہیں تو اس صورت ہیں جمیں روڑا اٹکانے سے جم اپنے اندرونی بخض کو خوش کرتے ہیں تو اس صورت ہیں جمیں روڑا اٹکانے سے جم اپنے اندرونی بخض کو خوش کرتے ہیں تو اس صورت ہیں جمیں روڑا اٹکانے سے جم اپنے اندرونی بخض کو خوش کرتے ہیں تو اس صورت ہیں جمیں روڑا اٹکانے سے جم اپنے اندرونی بخض کو خوش کرتے ہیں تو اس صورت ہیں جمیں روڑا اٹکانے سے جم اپنے اندرونی بخض کو خوش کرتے ہیں تو اس صورت ہیں جمیں روڑا اٹکانے سے جم اپنے اندرونی بخض کو خوش کرتے ہیں تو اس صورت ہیں جمیں

لے کہ دونرخ کی آگ کی گری اس سے زیادہ شدید اور دردناک ہے۔ رسول خدا نے فرمایا دافتی تو خدا سے خوف زدہ ہوا ہے اور اللہ تعالی نے تیرے اس عمل سے آبان کے فرشتوں پر فخرکیا ہے۔ آنخضرت نے اس کے بعد اپنے اصحاب سے فرمایا کہ اس آدی کے فردیک جاؤ اور اس سے خواہش کو کہ وہ تممارے لئے دعا کرے اصحاب اس کے نزدیک گئے اور اس سے دعا کی خواہش کی اس آدی نے دعا کے لئے ہاتھ اٹھائے اور کما الہم اجمع امر نا علی الهدی واجعل التقوی زادنا والحنته مان ا

لینی اے اللہ جمیں ہدایت پر جمع کروے اور تقوی کو جمارا زاد راہ تقواردے اور جنت جمارا محفانا بنا امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اپنے نفس کو با اوب جنانے کے لئے کوشش کرو اور اسے سخت عادات سے روکو۔ "

حفرت صادق علیہ السلام نے ایک حدیث میں فرمایا ہے کہ خدا اور بندے کے ورمیان نفس کی خواہشات سے زیادہ تاریک اور وحشت ناک پردہ نہیں ہوا کرتا اور اسے ختم کرنے کے لئے خدا کی طرف احتیاج اور اس کے سامنے خضوع اور خشوع اور دن میں بھوک اور بیاس اور رات کی بیداری سے کوئی بہتر ہتھیار نہیں ہے اگر انسان ایک حالت میں مرجائے تو شہید دنیا ہے جائے گا اور اگر زندہ رہے تو بالاخر اللہ تعالی کے رضوان اکبر کو حاصل کرلے گا خدا قرآن میں فرماتا ہے جو ہمارے راستے میں جماو کرتے ہیں ہور اللہ احمان کرنے والوں کے ساتھ ہے استوں کی ہدایت کر دیتے ہیں اور اللہ احمان کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

3- الله تعالى كى كرامت كى طرف توجه كرنا اور انساني اقدار كو قوى بنانا

بیان ہو چکا ہے کہ انسانی روح اور نفس ایک گران بما موتی ہے جو حیات و کمال و بتال و رحمت و احسان کے عالم سے وجود میں آیا ہے اور بطور فطرت انہیں امور سے

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا میے کہ اپنے نفس کو فضائل اور اچھے کام بجا
لانے پر مجبور کر کیونکہ بری صفات تیرے اندر رکھ دی گئی ہوئی ہیں۔ انہ اور
نیز حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اپنے نفس کو اچھے کام انجام دیے اور
مختی کا بوجھ اٹھانے کی عادت ڈال ناکہ تیرا نفس شریف ہو جائے اور تیری آخرت آباد
ہو جائے اور تیری تعریف کرنے والے زیادہ ہو جائیں۔ ا

نیز آخضرت نے فرمایا ہے کہ نفسانی خواہشات قل کردینے والی بیاریاں ہیں ان کا بھترین علاج اور دواء مبراور خود داری ہے۔ ا

برے دوستوں سے قطع تعلق۔

انسان ایک موجود ہے جو دو سرول سے اثر تبول کرتا ہے اور دو سرول کی تھلید اور پیروی کرتا ہے۔ بہت ی صفات اور اداب اور کردار اور رفار کو دوسرے ان انسانوں سے لیتا ہے کہ جن کے ساتھ بود و باش اور ارتباط رکھتا ہے۔ در حقیقت ان ك رنگ ميں رنگا جاتا ہے بالخصوص دوستوں اور ميل جول ركھنے والوں سے زيادہ اثر لیتا ہے جو اس کے زیادہ نزدیک ہوتے ہیں۔ بداخلاق اور فاسد لوگوں کے ساتھ دوسی انسان کو فساد اور بداخلاق کی طرف لے جاتی ہے۔ انسان کی ایک خاصیت یہ ہے کہ وہ ایے آپ کو دو سروں کی طرح بناتا ہے اگر کمی کے ہم تشین بداخلاق اور گنابگار ہوں تو وہ ان کے برے اخلاق اور گناہ سے اس پیدا کر لیتا ہے اور صرف ان کی برائی کو برائی نمیں سجھتا بلکہ وہ اس کی نگاہ میں اچھائی بھی معلوم ہونے گئی ہے اس کے برعس اگر ہم نشین خوش اخلاق اور نیک مول تو انسان ان کے اچھے اخلاق اور کردار سے مانوس ہو جاتا ہے اور اس کا دل جاہتا ہے کہ وہ خود بھی اینے آپ کو انہیں کی طرح بنائے الذا اچھا دوست اللہ تعالیٰ کی ایک بہت بری نعت ہے اور انسان کے ترقی اور کمال تک سینے کا بہت اچھا کار آمد اور سعاوت آور شار ہوتا ہے۔ اس کے برعس برا دوست انان کی بر بخی اور رائے سے بٹنے اور مصائب کا موجب ہوتا ہے الذا دوست کے

اس کی تعریف اور نا احرام اور احمان اور خیر خوابی اور مدد کرتے میں کوشش کنی چاہے جب مارے کام حد کے اقتفا کے ظاف ہو گئے تو پھر آہت آہت یہ بری صفت زائل ہو جائیگی اور خیرخواہی کی صفت اس کی جگہ لے لے گ۔ اور اگر ہم تجوى اور بكل كى بيارى مين جلا موئ تو پھر اين مال كو شرعى امور مين خرچ كردين كو الي نفس پر لازم قرار دے ديں آك تدريجا" بخالت كى صفت زاكل مو جائے اور احمان اور خرج كرنے كى عادت ہو جائے۔ اور أكر حقوق الله في وزكواة وغيرہ ك ادا كرتے ميں بكل كرتے ہيں تو پھر حتى طور سے لفس كے مقابلے پر آجائي اور اس كے وسوسے پر کان نہ دھریں اور مالی حقوق کو اوا کر دیں اور اگر ہم اپنے مال کو اپنے اہل و عیال اور زندگی کے مصارف میں خرچ کرنے سے انکار کرتے ہیں تو پھران میں خرج كرائے كے لئے اپنے نس ير زور ديں ماكه اس كى عادت ہو جائے اور اگر بخالت كوجه سے نیکی کے کامول میں شریک نہیں ہوتے تو چر جیے بھی ہو ان امور میں شرکت كرتے رہيں اور كھ اپن مال كو اللہ تعالى كے رائے اور غريبوں كى اعانت كے لئے خرچ کرتے رہیں باکہ آہت آہت اس کام کی عادت یو جائے معلوم ہے کہ یہ کام ابتداء من بت حد تک مشکل مو تلے لین اگر پائیداری اور کر گزرنا مو جائے تو پھر ب آمان ہو جائیں گے۔

قاعد آ" اپنے نفس کو پاک کرتے اور برے اخلاق سے جماد کرتے کے لئے دو کاموں کو جمیں انجام دینا ہو گا۔

1- برے اخلاق اور نفس کی خواہش کا بھی اثبات میں جواب نہ ویں یعنی جو نفس چاہتا جائے ہم اسے بجا لاتے جائیں الیا نہ کریں ناکہ اس کا جج اور جڑ آہستہ آہستہ خلک ہو جائے۔

2- نیک صفت جو بری صفت کی ضد ہے اسے قوی بنائیں اور نفس کو اس پر عمل کرنے کے لئے مجبور کریں آک وہ آہت آہت اس کی عادت ڈال لے اور وہ اس کی عادت اور ملکہ بن جائے اور بری صفت کو بیخ سے اکھاڑ ڈالے۔

#### 5- لغزش کے مقامات سے دور رہنا۔

نفس کو پاک کرنا اور گناہ کا چھوڑ دینا اور وہ بھی بھشہ کے لئے کوئی آسان کام نہیں ہے بلکہ یہ بہت مشکل کام ہے۔ انسان ہر وقت لغزش اور گناہ کے میدان میں رہتا ہے۔ ففس امارہ برائیوں کی دعوت دیتا رہتا ہے اور نفس جو جم کے تھم مانے کا مرکز ہے وہ بھشہ بدلتا اور دگرگوں ہوتا رہتا ہے۔ دنیا میں رونما ہونے والے واقعات سے متاثر ہوتا ہے اور اس کے مطابق فرمان جاری کرتا اور پھر وہ اسے کیے سنتا اور دیکتا اور کن شرائط میں قرار پاتا ہے۔ انسان مجانس اور محافل معنوی اور عبادات اور احسان نیک کاموں کے ماحول میں جانے سے ایسے کاموں کے بجا لانے کی طرف مائل ہوتا ہے بر تھی فتی و فجور اور محناہ کے مراکز اور محافل میں جانے سے انسان گناہ کی طرف کی کی طرف کی کی کی کی ایس کیا ہوتا ہے بر تھی فتی و فجور اور محناہ کے مراکز اور محافل میں جانے سے انسان گناہ کی طرف کے طرف کے حالے جاتا ہے۔

معنوی ماحول دیکھنے سے انسان معنویات کی طرف رغبت کرتا ہے اور شہوت اگریز ماحول دیکھنے سے انسان شہوت رانی کے لئے حاضر ہو جاتا ہے اگر کسی عیش و نوش کی مجلس میں جائے تو عیاشی کی طرف ماکل ہوتا ہے اور اگر کسی دعا دیتا ہیش کی مجلس میں جائے تو عیاشی کی طرف توجہ پیدا کرتا ہے۔ اگر دنیا داروں اور متاع کے عاشقوں کے ساتھ بیٹھے تو جوانی لذت کی طرف جایا جاتا ہے اور اگر خدا کے نیک اور صالح بندوں کے پاس بیٹھے تی اور خوبی کی طرف رغبت کرتا ہے۔ الذا جو لوگ اپ نفس کو بیک کرنے اور گناہوں کے گا اراوہ رکھتے ہیں تو ان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی آئھوں کانوں کو شہوات اگیز اور خرابی و فساد اور گناہوں کے محافل اور مراکز سے دور رکھیں اور اس طرح کی محافل اور اجتماع میں شریک نہ ہوں اور اس طرح کی محافل اور دوستی نہ رکھیں اگر ایسا نہیں کریں گے تو پھر طرح کے لئے گناہ اور خطا اور لغزش کے میدان میں واقع ہوتے رہیں گے اس لئے تو بھر اسلام نے حرام کے اجتماع اور محافل جیسے جوئے بازی شراب وغیرہ میں شریک ہونے

انتخاب اور افتایار کرنے کو ایک معمول کام اور بے اہمیت شار نہیں کرنا چاہئے بلکہ اسے
ایک اہم اور عاقبت ساز کام شار کرنا چاہئے کیونکہ براگناہگار دوست برے کاموں کو بھی
اچھا بتلا آ ہے اور چاہتا ہے کہ اس کے دوست بھی اس کی طرح ہو جائیں برا دوست نہ
دنیا میں کی کی مدد کر آئے اور نہ آخرت کے امور میں مدد کر آ ہے اس کے پاس انا جانا
بے عرقی اور رسوائی کا موجب ہو آ ہے ۔

امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ کمی مسلمان کے شایان شان شیں کہ وہ فاسق احتی دروغ کو سے دوئ کرے ۱۸۹ ،،

یفیبر علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ انسان اپ دوست اور ہم نشین کے دیں پر و تا ہے ا

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ برے اور شریر لوگوں سے میل جول رکھنے سے حتی طور سے پر بیز کر کیونکہ برا دوست آگ کی طرح ہو آ ہے کہ جو بھی اس کے نزدیک جائے گا جل جائے گا ہے ۔

## خود ایندی اورخو د نوابی تمام مفاید کی جراب

علاء اخلاق نے خود پندی اور خود خواہی کی صفت کو ام الفساد یعنی فساد کی جر قرار دیا ہے اور تمام گناہوں اور تمام بری صفات کا سبب خود پندی بتلایا ہے۔ الذا نفس كواس سے پاك كرتے ميں بت بى زيادہ كوشش كنى چاہئے۔ بم كو پہلے خود پندى اور خود خوابی کے معنی بیان کرتے جاہیں اس کے بعد اس بری صفات کے برے اثرات اور اس سے مقابلہ کرنے کی تشریح کرنی چاہے اور یہ بھی معلوم ہونا چاہے کہ ہر زندہ ف وای ذات اور صفات کمالات اور افعال اور آثارے محبت اور علا قمندی ہوا کرتی ہے لیمی فطرت اور طبیعت میں خود پند اور خود خواہ ہوا کرتے ہیں الذاب نہیں ہو سکا کہ خود پندی کو بطور کلی برا جانا جائے بلکہ یہ توضیح اور تشریح کا محاج ہے۔ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ انسان وو وجود اور وو خود اور دو میں رکھتا ہے ایک حیوانی وجود اور میں اور دوسرا انسانی وجود اور میں۔ اس کا انسانی وجود اور میں اللہ تعالی کی ایک خاص عنایت ہے جو عالم ملوت سے نازل ہوا ہے آکہ وہ زمین میں اللہ کا خلیفہ ہو۔ اس لحاظ سے وہ علم اور حیات قدرت اور رحمت احمان اور اچھائی اور کمال کے اظہار سے عنیت رکھتا ہے اور انس کا چاہے والا ہے اندا اگر انسان اپ آپ کو پچانے اور اپ وجود کی قبت کو جانے اور اسے محرم رکھے تو وہ تمام خوبول اور کمالات کے سرچشمہ کے نزدیک ہو

ے روکا ہے۔ نامحروم کو دیکھنا اور غیر محرم عورت کے ساتھ تنمائی میں بیٹھنا اور اس سے منسی اور مزاح کرنے سے منع کیا ہے۔ اسلام میں پردے کے لئے سب بوی حکمت اور مصلحت میں چیز ہے۔ اسلام چاہتا ہے کہ ماحول گناہوں کے لئے سب بوی حکمت اور مصلحت میں چیز ہے۔ اسلام چاہتا ہے کہ ماحول گناہوں کے ترک کردینے اور نفس کو پاک کرنے کے لئے سازگار ہو اس کے علاوہ کی اور صورت میں نفس امارہ پر کنٹرول کرنا غیر ممکن ہے کیونکہ فاسد ماحول انسان کو فساد کی طرف طرف لے جاتا ہے یمال تک کہ صرف گناہ کی فکر اور سوچ بھی انسان کو گناہ کی طرف بلاتی ہے لئذا اسلام جمیں کتا ہے کہ گناہ کی فکر اور سوچ کو بھی اپنے وائی میں راستہ نہ بلاتی ہے لئذا اسلام جمیں کتا ہے کہ گناہ کی فکر اور سوچ کو بھی اپنے وائی میں راستہ نہ بلاتی ہے لئذا اسلام جمیں کتا ہے کہ گناہ کی فکر اور سوچ کو بھی اپنے وائی میں راستہ نہ

امیرالمومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جب آگھ کی شہوت کو دیکھ لے قر پیر اس کی روح اس کے انجام کے سوچنے سے اندھی ہو جاتی ہے۔ حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ گزاہ کا سوچنا اور فکر کرنا مجھے گزاہ کرنے کا شوق ولائے گا۔ 198 خود خواہ انسان صرف حیوانی خود کو چاہتا ہے اور ہیں۔ اس کے تمام افعال اور حرکات کردار اور گفتار کا مرکز حیوانی خواہشات کا چاہیا اور حاصل کرنا ہوتا ہے۔ مقام عمل میں وہ اپنے آپ کو حیوان سجھتا ہے۔ اور زندگی میں سوائے حیوانی خواہشات اور ہوس کے اور کسی ہدف اور خرض کو نہیں پہچانا۔ حیوانی پست خواہشات کے حاصل کرنے میں اپنے آپ کو آزادجانتا ہے اور ہر کام کو جائز سجھتا ہے اس کے نزدیک صرف ایک پیز مقدس اور اصلی ہے اور وہ ہے اس کا حیوانی نفس اور وجود۔ تمام چیزوں کو یمال تک کہ حق عدالت صرف اپنے لئے چاہتا ہے اور مخصوص قرار دیتا ہے اور بس۔ وہ حق اور عدالت جو اسے فائدہ پہنچائے اور اس کی خواہشات کو پورا کرے اسے چاہتا ہے اور گر عدالت اسے خاہتا ہے اور بسے وہ سجھتا گر عدالت اسے خرر پہنچائے تو وہ ایس عدالت کو نہیں چاہتا بلکہ وہ اپنے لئے صبح سجھتا ہر عدالت اس کا مقابلہ کرنے یمال تک کہ قوانین اور احکام کی اپنی پند کے مطابق تو یہ ایس کرتا ہے لیجنی اس کے نزدیک اپنے افکار اور نظریات اصالت اور حقیقت رکھتے ہیں اور وہن اور احکام اور قوانین کو ان پر منطبق کرتا ہے۔

خود پند اور خود خواہ انسان چونکہ فضائل اور کمالات اور اظلاق حقیقی سے محروم مورا ہوتا ہے اللہ اور اظلاق حقیقی سے محروم مورا ہوتا ہے البندہ اور شرت طلبی مقام اور منصب حرص اور طبع تکبر اور حکومت کھانا پینا اور سونا اور لذات جنسی وغیرہ میں مشغول رکھتا ہے اور اللہ کی یاد اور نفس کو مشغول رکھتا ہے اور اللہ کی یاد اور نفس کو کمالات تک پیٹیا ہے کے کوشش کرتے سے غافل رہتا ہے۔

خود خواہ اور خود پہند انسان چو نکہ نفس امارہ کا مطیع اور گروید ہو تا ہے الندا زندگی میں سوائے نفس کی خواہشات کے حاصل کرنے اور اسے جتنا ہو سکے خوش رکھنے کے علاوہ اس کی کوئی اور غرض نہیں ہوتی اور ان حیوانی خواہشات کے حاصل کرنے میں کسی بھی برے کام کے انجام دینے سے گریز نہیں کرتا اور جربرے کام کی تاویل کرکے اسے جائز قرار دے دیتا ہے وہ صرف حیوانی خواہشات تک پہنچانا چاہتا ہے اور اس تک وینچنے میں ظلم کرتے جھوٹ ہولئے تہمت لگاتے وعدہ خلافی کرتے دھوکا دینے خیات

گا اور مکارم اخلاق اور فضائل اور اچھائیوں کو اپنے آپ میں زندہ کرے گا الذا اس طرح کی خود پندی اور طرح کی خود پندی اور خود خوانی کو برا نہیں کہا جا سکتا بلکہ اس قتم کی خود پندی اور خود خوانی قابل بدح ہوا کرتی ہے کیونکہ در حقیقت سے خود خوانی والی صفت نہیں ہے بلکہ در حقیقت سے خدا خوانی اور خدا طلبی والی صفت ہے جیسے کہ پہلے بھی تجھے معلوم ہو چکا ہے اور آئندہ بھی تجھے زیادہ بحث کر کے بتالیا جائےگا۔ انسان کا دو سرا وجود اور مرجہ حیوانی ہے اس وجود کے لحاظ سے انسان ایک ٹھیک ٹھاک حیوان ہے اور تمام مرجہ حیوانی ہے اس وجود کے لحاظ سے انسان ایک ٹھیک ٹھاک حیوان ہے اور تمام حیوانی خواہشات اور تمایلات اور غرائز رکھتا ہے اس واسطے کہ اس جمان میں زندہ رہے اور زندگی کرے تو اسے حیوانی خواہشات کو ایک محقول حد تک پورا کرنا ہو گا۔ اتنی حد تک ایس خود خوانی اور خود پندی بھی محنوع اور قابل ذمت نہیں ہے لیکن سب سے ایم اور سرنوشت ساز بات یہ ہے کہ جم کی حکومت عقل اور ملکوتی روح کے اختیاد میں رہے یا جم نفس امارہ اور حیوانی میں کا تابع اور محکوم رہے۔

اگر تو جم پر عقل اور انسانی خود اور میں حاکم ہوئی تو وہ حیوانی خود اور خواہشات
کو اعتدال میں رکھے گا اور تمام انسانی مکارم اور فضائل اور سیرو سلوک الی اللہ کو ذیرہ
رکھے گا۔ اس صورت میں انسانی خود جو اللہ تحالی کے وجود سے مربوط ہے اصالت پیدا
کر لے گی اور اس کا ہدف اور غرض مکارم اخلاق اور فضائل اور قرب النی اور تکائل
کا ذیرہ اور باتی رکھنا ہو جائےگا اور حیوانی خواہشات کو پورا کرنا طفیلی اور ٹانوی حیثیت بن
جائےگا لہذا خود پندی اور خود خواہی اور حب ذات کو محترم شار کرنا قائل ذہب نہیں
رہے گا بلکہ قابل مرح بھی ہو جائےگا۔ اس کے برعس اگر نفس امارہ اور حیوانی وجود جم
براسر جم بی منظور نظر ہو جائےگا اس صورت میں انسان آہستہ آہستہ خدا اور کمالات
بر حاکم بھو گیا تو وہ عقل اور انسانی خود اور میں کو مخلوب کر کے۔ اسے جدا کر دیگا اور
سراسر جم بی منظور نظر ہو جائےگا اس صورت میں انسان آہستہ آہستہ خدا اور کمالات
براسر جم بی منظور نظر ہو جائےگا اس صورت میں انسان آہستہ آہستہ خدا اور کمالات
میں کو فراموش کر بیٹھے گا اور حیوانیت کے وجود کو انسانی وجود کی جگہ قرار دے دیگا یکی
وہ خود پندی اور خود خوابی ہے جو قابل غرمت ہے اور جو تمام برائیوں کی جڑ ہوتی ہے

ہوئی ہے اور اسے ابو اور لعب لینی کھیل اور کود غرور و تکبر کا سرمایہ قرار دیا گیا ہے کہ جس میں مشغول ہو جانا مومنین کی شان نہیں ہے اور اس سے بہت زیادہ پر بیز کیا جائے۔ جسے قرآن میں آیا ہے تھوڑی دنیا بھی دھوکے دینے والے سرمایہ کے علاوہ کچھ نہیں ہوا ہ

ندیں۔ اور ہو سرانی کے اور کھ نہیں اور ہو سرانی کے اور کھ نہیں این خداوند عالم فرماتا ہے کہ دنیا سوائے کھیل اور ہو سرانی کے اور کھے نہیں آخرت کا گھر نیکو کاروں کے لئے بھڑے کیا سوچ اور قکر نہیں رکھتے؟

نیز اللہ تعالی فرما آ ہے "جان لو کہ دنیا کی زندگی سوائے کھیل ہو سرانی زینت اور اقافر اور اولاد کے زیادہ کرنے کے علاوہ کچھ نہیں ہے اس کی مثل اس بارش کی ہے جو وقت پر برسے اور سبزہ زمین سے لکے کہ جو بردوں کو تعجب میں ڈال دے اس کے بعد دکھے گاکہ وہ زرد اور ختک اور خراب ہو جائے گی۔ آخرت میں اس کے چیجے سخت عذاب آ بہنے گا۔"

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ کی تہیں دنیا ہے ڈرا آنا ہوں کیونکہ دنیا شیریں اور خوشنما ہوا کرتی ہے شہوات اور حوی اور ہوس سے مخلوط ہے وہ اپنے کو دل پند جلدی ختم ہو جانے والی چیزوں کے ذریعے محبوب بناتی ہے اور معمولی چیزوں سے تعجب میں ڈالتی ہے۔ امیدوں اور دحوک دبی سے زینت کرتی ہے اس کی خوشی کو دوام عاصل نہیں اور اس کی مصیبتوں اور گرفآریوں سے امان نہیں ہوتی بہت فریب دبی والی اور افضان دہ ہے متغیر اور زوال پذیر ہے فنا اور ہلاک ہو جانے والی مواکرتی ہے انسانوں کو کھا جانے اور ہلاک کر دینی والی ہوا کرتی ہے انسانوں کو کھا جانے اور ہلاک کر دینی والی ہوا کرتی ہے۔ "

نیز آخضرت نے فرمایا "نیا آرزو اور تمنا کا گھر ہے اور فنا ہو جائیگی اس کے رہے والے وہاں سے چلے جائیں گے شیرین اور خوشما ظاہر ہوتی ہے بہت جلدی دنیا کے طلب کرنے والوں کے پاس جاتی ہے اور ان کے دلوں میں جو اس سے علا تمندی ظاہر کرتے ہیں گھر کر جاتی ہے۔ "

اس طرح کی آیات اور روایات بهت زیاده موجو بین جو دنیا کی ذمت بیان کرتی

کرنے اور اس طرح کے دو سرے گناہوں کے بجا لانے کو جائز اور میح قرار دیتا ہے بلکہ بید کما جا سکتا ہے کہ جرگناہ در حقیقت ایک قتم کی خود خواہ یا ور خود پندی ہے کہ جو اس طرح اس کے سامنے ظاہر ہوئی ہے مثال کے طور پر ظلم اور دو سرول کے حقوق پر ڈاکہ ڈالنا خود خوائی اور خود پندی کے علاوہ اور کچھ نہیں ہے۔

ای طرح جھوٹ غیبت بدنبانی عیب جوئی حمد انقام لیٹا یہ سب پتیاں خود اور خود پندی شار ہوتی ہیں جو ان صورتوں میں نملیاں ہو کر سامنے آتی ہیں ای لئے تمام برائیوں کی جڑ خود پندی کو قرار دیا جاتا ہے۔

خود خوابی اور خود پندی کے کئی مراتب اور درجات ہیں کہ سب سے زیادہ مرتبہ خود پر تی اور اپنے آپ کی عبادت کرنا ہو جاتا ہے۔ اگر اس بری صفت مقابلہ نہ کیا جائے تو آہستہ آہستہ شدت پیدا کر لیتی ہے اور ایک ایسے درجہ تک پنج جاتی ہے کہ پھر اپنے نفس امارہ کو معبود اور واجب الاطائمہ اور خدا قرار دے دیتی ہے اور عبادت کرنے اور خواہشات کے بجا لانے میں اطاعت گذار بنا دیتی ہے۔ خداوند عالم ایسے افراد کے بارے میں فرماتا ہے کہ وہ محض کہ جس نے اپنی خواہشات کو اپنا خدا قرار دے رکھا ہے اسے تو نے دیکھا ہے؟

کیا عبادت سوائے اس کے کوئی اور معنی رکھتی ہے کہ عبادت کرنے والا اپنے معبود کے سامنے تواضع اور فروتن کرتا ہے اور بغیر چون و چرا کے اس کے احکام اور فرمایشات کو بجا لاتا ہے؟ جو انسان خود پیند ار خود خواہ ہوتا ہے وہ بھی ایسا ہی ہوتا ہے کیونکہ وہ اپنے نفس کو واجب الاطائمہ قرار دیتا ہے اور اس کے سامنے تواضع اور فردتنی اور عبادت کرتا ہے بغیر چون و چرا کے اس کی فرمایشات کو بجا لاتا ہے جو انسان خود خواہ اور خود پیند ہوتا ہے وہ بھی موصد نہیں ہو سکا۔

"مام كن بول كى جراد نياطلبى ہے

آیات قرآنی اور روایات الل بیت علیم السلام مین دنیا کی بهت زیاده فدمت وارد

کی ذمت کرتا ہے؟ یہ تو قطعا" ایما نہیں ہے یہ تمام چزیں اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی ہیں اگر یہ چزیں بری ہوتیں تو اللہ تعالیٰ انہیں پیدا ہی نہ کرتا۔ خداوند عالم ان تمام چزوں کو اپنی بست بری خوشما نعتیں جو انسان کے مطبع قرار پائی ہیں جانتا ہے تاکہ انسان ان سے فائدے حاصل کرے۔ تما مال اور دولت قاتل ذمت نہیں ہے بلکہ اسے قرآن میں خراور اچھائی کے طور پر ظاہر کیا ہے۔

قرآن میں آیا ہے۔ ان ترک خیرا الوصیته للوالدین والا قربین مال روزی کمانے اور کام اور کوشش کی ذمت ہی نہیں کی گئی بلکہ بہت ی روایات میں اے بہرین عبادت بھی شار کیا گیا ہے جیے پیغیر علیہ السلام نے فرایا ہے المراہ عبادت کی سر جزو ہیں ان میں سب سے زیادہ افضل طال روزی کا طلب کرنا ہے۔ امام محمد باقر علیہ السلام نے فرایا ہے کہ جو شخص دنیا میں اپنی روزی عاصل کرے باکہ لوگوں سے بے پرواہ ہو جائے اور اپنے اہل و عیال کی روزی کو وسیح کرے اور اپنے مسایوں کے ساتھ احمان کرے وہ قیامت کے دن خدا سے طاقات کرے گا جبکہ اس کی صورت چودہویں کے چاند کی طرح چک رہی ہوگی۔ اس کی صورت چودہویں کے چاند کی طرح چک رہی ہوگ۔ اس

اہام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جو شخص اپنے اہل و عیال کی روزی کی طاق کرے وہ اس شخص کی طرح ہے جو خدا دے رائے سے جماد کرتے ہیں۔ "
دوایات میں کام اور کوشش زراعت اور تجارت کرنے یمال تک کہ نکاح کرنے کی سفارش کی گئی ہے اور تیفیر اور آئمہ علیم السلام کی سیرت بھی یوں ہی تقی کہ وہ کام کرتے شے کہ وہ کام کرتے شے کہ جس موجنا چاہئے کہ جس ونیا کی غرمت کی گئی ہے وہ کوئی ہے؟ بعض علاء نے کہا کہ

دنیا قابل ذمت نہیں ہے بلکہ اس کے ساتھ دل بھی قابل ذمت ہے۔ بعض ایات اور روایات میں دنیا سے وابطگی اور علا تمندی کی ذمت بھی وارد ہوئی ہے۔

قرآن مجید میں آیا ہے 'خواشات نفسانی سے وابنگی اور علا قمندی جیسے اولاد اور عور تیں زر و جواہر کی ہمیانوں اور اجھے گھوڑے چارپاؤں اور زراعت نے لوگوں کے

میں اور لوگوں کو اس سے ڈراتی ہیں بالخصوص نبج البلافہ جیے گران بما کتاب میں دنیا اور اہل دنیا کی بہت زیادہ ندمت وارد ہوئی ہے۔ حضرت علی السلام لوگوں سے چاہتے ہیں کہ دنیا کو ترک کریں اور آخرت کی فکر کریں آخضرت لوگوں کو دو گروہوں میں تقسیم کرتے ہیں ایک اہل دنیا اور دو سرا اہل آخرت اور ان میں سے ہر ایک کے لئے ایک خاص پروگرام ہوا کرتا ہے۔

قرآن میں ایا ہے کہ جو مخض دنیا مال و متاع کا خواہش مند ہو ہم اے اس سے بمر مند کرتے ہیں اور جو آخرت کے ثواب کا طالب ہو گا ہم اے وہ عنایت کرتے ہیں اور جو آخرت کے ثواب کا طالب ہو گا ہم اے وہ عنایت کرتے ہیں اور جو آخرت کے ثواب کا طالب ہو گا ہم ا

خدا فرما آ ہے کہ مال و متاع اور اولاد ونیا کی زینت ہیں لیکن نیک عمل باتی رہ باتا اور وہی تیرے پروردگار کے نزدیک بمتر اور نیک آرزو اور تمنا ہے۔ "

دنیاکیا ہے؟

بسر حال اسلام دنیا کو قاتل ذمت قرار دیتا ہے اور اس سے زاہد رہنا طلب کرتا ہے لندا ضروری ہے کہ واضح کریں کہ دنیا کیا ہے اور کس طرح اس سے پر بیز کیا جائے؟

کیا دنیا ہر وہ چیز جو اس جمان میں جیسے زمین سورج ستارے حیوانات ' بہا آت ' در مرا در خت ' معاون اور انسان ہیں کا نام ہے؟ اس کے مقابلے میں آخرت یعنی ایک دو سرا جمال ہے؟ اگر دنیا سے یہ مراد ہو تو پھر دنیا کی زندگی کام کرنے خوردونوش آرام اور حرکت وغیرہ جو دنیا کی زندگی سے مراوط ہیں کا نام ہو گا۔ کیا اسلام میں کب معاش اور کام کرنے اور روزی حاصل کرنے اور اولاد پیدا کرنے اور نسل کو برحانے کی ذمت کی گئی ہے؟کیا زمین اور آسان حیوانات اور نہا تات بری چیزیں ہیں۔ اور انسان کو ان سے پر بیر کرنا چاہے؟ کیا اسلام کام اور کوشش کرنے روزی کو حاصل کرنے اور تولید نسل

محبت اور لگاؤ اور ونیاوی زندگی بری ہے بلکہ بعض روایات میں تو ونیا کی تعریف بھی کی ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام اس کے جواب میں جو ونیا کی ذمت کر رہا تھا فرمایا کہ "ونیا سچائی اور صداقت کا گھرہے اس کے لئے گھرہے جو اس کی تقدیق کرے اور اس امن اور امان اور عافیت کا اس کے لئے گھرہے جو اس کی حقیقت کو پہچان لے اور اس کے لئے کے نیاز ہونے کا مکان ہے جو اس کے زاد راہ حاصل کرے اور تھیجت لینے کا محل ہے اس کے لئے جو اس سے تھیجت حاصل کرے۔ دنیا اللہ کے دوستوں کی محبح اور اللہ کے فرشتوں کے لئے نماز کا مکان ہے۔ ونیا اللہ تعالی کی وجی نازل ہونے کا مکان ہے اور خدا کے اولیاء کے لئے شجارت کی جگہ ہے انہوں نے ونیا میں اللہ کے فضل اور رجمت کو حاصل کیا ہے۔

ام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جو محض طال مال کو عاصل کرنا پند خسی کرتا باکہ وہ اس کے ذریعے اپنی آبد اور عرت کی حفاظت کے اور قرض اوالے اور صلہ رحم بجالائے تو اس میں کوئی اچھائی اور بھلائی موجود نہیں ہے۔ اوالے اور صلہ رحم بجالائے تو اس میں کوئی اچھائی اور بھلائی موجود نہیں ہے۔ اور دنیا سے محبت کھڑا سوال پیدا ہو تا ہے کہ پھر کوئی دنیا تائل ذمت ہے اور دنیا سے محبت کرتے کو تمام کرناہ کا مرچشمہ قرار دیا گیا ہے وہ کوئی دنیا ہے؟

میں فے ان تمام ایات اور روایات سے بوں استفادہ کیا ہے کہ ونیا داری اور دنیا کا ہو جانا اور دل دنیا کو دے دینا قابل فدمت ہے نہ فقط دنیاوی امور سے لگاؤ اور دنیا کے موجودات اور اس دنیا میں زندگی کرنا قابل فدمت ہے۔ اسلام لوگوں سے یہ چاہتا ہے کہ وہ دنیا کو ویسے پچانیں کہ جیسے وہ ہے اور اتنی ہی مقدار اسے اہمیت دیں اور اس سے زیادہ اسے اہمیت نہ دیں۔ جمال کی خلقت کی غرض اور اپنی خلقت کی غرض کو پچائیں اور صحیح رائے پر چلیں آگر انسان اس طرح ہو جائیں تو وہ اہل آخرت ہونے اور آگر ان کی رفار اور کردار اس غرض کے خلاف ہو تو پھروہ اہل دنیا کملائیں گے اور

مانے آرائش اور خوشمائی کر رکھی ہے یہ سب دنیا کا مال اور متاع ہے لیکن نیک کام خدا کے نزدیک موجود ہن۔ "

امیر المومین علیه السلام نے فرمایا ہے " خروار که دنیا کو دوست رکھو کیونکه ونیا کی محبت ہر گناہ کی جرا اور ہر مصیبت اور بلاکا سرچشمہ ہے تا ہم

حضرت صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ ونیا سے دبینگی اور علا قمندی ہر خطاء اور گناہ کا سرہے بعنی سب کھے بناؤ "

اس طرح کی آیات اور روایات سے یول معلوم ہو تا ہے کہ رنیا کے امور سے وبطلی اور علا تمندی قابل فرمت ہے نہ یہ کہ خود دنیا قابل فرمت ہے۔ یمل پر پھر سوال پیدا ہو گا کہ کیا دنیا سے بطور اطلاق محبت اور دل بنتی اور علا قمندی قاتل مذمت ہے اور انسان کو این بیوی اور اولاد مال اور دولت مکان اور متاع خورد اور خوراک سے بالكل وبطل اور علا تمندي شيس كني جائي؟ آيا اس طرح كا مطلب كما جا سكا ہے؟ جب کہ ان امور سے محبت اور دبیکی انسان کی فطری اور طبعی چیز ہے خداوند عالم کے انسان کو اس فطرت پر خلق فرمایا ہے۔ کیا انسان ایبا کر سکتا ہے کہ وہ اپنی بیوی اور اولاد ے مجت نہ رکھے؟ کیا انسان خوراک بوشاک اور اس دنیا کی زیبائی سے مجت نہ رکھے الياكر سكا ہے؟ اگر ان چيزوں سے محبت كرنا برا ہو يا تو خداوند عالم انسان كو اس طرح پیانہ کرتا انسان زندہ رہے کے لئے ان چیزوں کا محتاج ہے اور اس طرح پیدا کیا گیا ہے کہ وہ بعا" ان چزوں کی طرف میلان رکھے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ لوگ ونیا کے فرزند ہیں اور کمی کو مال سے محبت رکھنے پر ملامت نمیں کی جاتی۔ روایات میں اولاد اور عیال سے محبت کرنے کی سفارش کی گئی ہے۔ خود پیفیبر عليه السلام اور آئمه اطمار اين ابل وعيال اور اولاد سے محبت كا اظمار كيا كرتے تھے۔ بعض خوراک کو پند فرماتے تھے اور ان سے بھی علاقہ کا اظہار کیا کرتے تھے الذا زمین آسان بناتات ورخت معاون حيوانت اور دوسرى الله كي نعتين نه قابل قرمت بين اور نہ بری اور نہ بی الل و عیال اور اولاد اور مال و متاع برے بی اور نہ بی ان سے

دنيا كى حقيقت

اس مطلب کی وضاحت کے لئے پہلے دنیا کی اسلام کی رو سے حقیقت اور ماہیت كوبيان كرتے ہيں اس كے بعد جو اس سے نتيجہ ظاہر ہو گا اے بيان كريں كے اسلام دو جمان کا عقیدہ رکھتا ہے ایک تو یی مادی جمان کہ جس میں ہم زعد کر مے ہیں اور جے ونیا کما اور نام ویا جاتا ہے۔ ووسرا اس کے بعد آنے والا جمان کہ جمال مرتے کے بعد جائیں گے اسے آخرت اور عقبی کا جمان کما اور نام دیا جاتا ہے۔ اسلام عقید د الما ہے کہ انسان کی زندگی اس جمان میں مرنے سے ختم نہیں ہو جاتی بلکہ مرنے کے بعد انسان آخرت کے جمال کی طرف منتقل مو جائےگا۔ اسلام اس جمان کو گذر گاہ اور فائی مكان قرار ديتا ہے جو آخرت كے جمان جائے كے لئے ايك وقتی محمر لے كى جكد ہے۔ اور آخرت کے جمان کو دائمی اور ابدی رہنے کی جگہ قرر دیتا ہے۔ انسان اس ونیا میں اس طرح نمیں ایا کہ کئی دن زندگی کرے اور اس کے بعد مرجائے اور ختم اور تابود ہو جائے بلکہ انسان اس جمان میں اس لئے آیا ہے کہ یمال علم اور عمل کے ذریعے اینے انس كى تربيت اور محيل كرے اور آخرت كے جمال ميں بيشہ كے لئے خوش اور آرام سے زندگی بر کرے الذا دنیا کا جمان آخرت کے جمال کے لئے کیتی اور تجارت كركے اور زاو راہ كے حاصل كرنے كى جگہ ب كرچہ انسان اس جمان ميں زندہ رہے اور زندگی کرنے کے لئے مجبور ہے کہ ان نعتوں سے جو خدا نے اس جمان میں فلق کی ہیں استفادہ کرے لیکن ان تعموں سے فائدہ حاصل کرنا انسان کی زندگی کی غرض اور ہدف نہیں ہے بلکہ یہ مقدمہ اور تمہید ہے انسان اور اس جمال کے طلق کرنے کی غرض اور ہدف سے نہیں کہ انسان یمال کی زندگی کو خوب مرتب اور مرفح الحال بنائے اور مختلف لذائز اور تحقیقات سے زیادہ سے زیادہ فاکرہ حاصل کرے بلکہ انسان کے قلق

کرنے کی غرض ایک بہت بلند اور عالی تر غرص ہے لیعنی انسان اپنے انسانی شریف جوہر
کی یمال پر پرورش اور تربیت کرے اور اس کی نگاہ اللہ تعالیٰ کی طرف سیرو سلوک اور
تقرب کو حاصل کرنا ہو۔ جیسے امیر المومنین علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ ونیا اس لئے
طلق نہیں ہوئی کہ وہ تیرا بھشہ کے لئے گھر ہو بلکہ دنیا گذرنے کی جگہ ہے آگہ نیک
عمل کے ذریعے تو اپنی بھشہ رہنے والی جگہ کے لئے زاد راہ حاصل کرے الذا تم ونیا
سے چلے جانے کے لئے جلدی کرو اور یمال سے جانے کے لئے اپنے لئے سواری کو
المادہ اور میا کروڑے ؟ )

الیز حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ خبروار رہو کہ یہ دنیا کہ جس کی تم امید رکھتے ہو اور اس سے محبت اور علاقہ مند ہو بھی جہیں غضب میں لاتی ہے اور کھی جہیں خوش کرتی ہے یہ نہ تمارا گھرہے اور نہ ہی تماری ٹھمرنے کی جگہ ہے کہ جس کے لئے تم پیدا کئے گئے ہو اور نہ ہی یہ تمارے لئے مکان ہے کہ جس کی طرف تم بلائے گئے ہو یہ جان لوکہ نہ ہی یہ دنیا تمارے لئے بھیشہ رہے گی اور نہ تم اس

میں بیشہ کے لئے باق رہو گے گرچہ ونیا تہیں اپنی زینت اور خوبصورتی کی وجہ سے وحوکا وی ہے۔ لیکن برائیوں اور شرکے ہونے سے بھی مہیں ڈراتی ہے الذا ان ڈرانے والی چیزوں کو جو یہ رکھتی ہے اس کے غرور اور وحوے میں نہ آؤ اور اس سے وست بردار ہو جاؤ اس کی ڈرائی جانے والی چیزوں کی وجہ سے اس کے طبع ولانے سے وست بردار ہو جاؤ اور اس مرکی طرف جلدی کرو کہ جس کی طرف جہیں وعوت وی می ہے اور این ولوں کو دنیا سے خالی اور منصرف کرو۔

آپ نے دیکھ لیا کہ اس صدیث میں دنیا کی حقیقت کس طرح اللّٰ کی ہے کہ یہ فاء ہونے والی اور سفر کی جگہ ہے یہ گذرنے اور سفر کر جانے کے لئے تھرنے کا ایک مقام ہے۔ یہ وحوکے اور غرور اور جالبازی کا گھر ہے۔ انسان اس کے لئے علق میں ہوا بلکہ آخرت کے جمان کے لئے فلق کیا گیا ہے انسان اس جمال میں آیا ہے اکہ این علم اور عمل اور انسانیت کی تربیت اور پرورش کرے اور آخرت کے جمان كے لئے زاد راہ اور توشہ حاصل كرے۔

اسلام لوگوں سے یہ چاہتا ہے کہ ونیا کو اس طرح پچائیں کہ جیے وہ ہے اور اسے اعمال اور کردار کو ای طرح بجالائیں جیے کہ وہ دنیا ہے جن لوگوں نے دنیا کو جس طرح کہ وہ بے پیچان لیا ہے تو پھروہ اس ونیا کے عاشق اور دیوائے نمیں بنتے اور وہ زر و جواہر کے وطوکے میں نہیں آتے جب کہ وہ ای دنیا مین زندگی کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کی شرعی لحاظ سے نعتوں سے اور لذات سے استفادہ بھی کرتے ہیں۔ لیکن وہ ان كے قيدى اور غلام نہيں بنتے وہ خدا اور آخرت كے جمان كو بھى نہيں بھلاتے اور بيشہ كوشش كرتے ہيں كہ وہ اسے نيك كاموں كے بجالاتے سے آخرت كے جمان كے لئے زاد راہ اور توشہ حاصل کریں۔ اس جمان میں زندگی کرتے ہیں لیکن ان کے ول کی آئھ برتر و بالا افق کو دیکھتی ہے۔ برلحہ اور بر عالت اور بر عمل میں خدا اور آخرت

كے جمان ير نظر ركھتے ہيں اور آخرت كے جمان كے لئے اس سے فائدہ حاصل كرتے ہیں۔ دنیا کو آخرت کی کیتی اور تجارت کا محل جانتے ہیں۔ کوشش کرتے ہیں کہ آخرت کے جمان کے لئے زاد راہ حاصل کریں۔ دنیا کی تمام چزوں سے آخرت کے جمان کے لئے فاکدہ عاصل کرتے ہیں یمال تک کہ کام اور کاج اور کھانے پینے ازدواج اور دوسرے دنیادی کامول سے بھی آخرت کے جمان کے لئے استفادہ حاصل کرتے ہیں اس طرح کے لوگ دنیا دار نہیں ہوتے بلکہ یہ اہل آخرت ہیں۔ ابن ابی عفور کہتے ہیں کہ میں نے اہام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت عرض کیا کہ ہم دنیا کو دوست رکھتے ہیں۔ اب نے فرمایا کہ ونیا کے مال سے کیا کرتے ہو؟ میں نے عرض کی اس کے وریعے سے ازدواج کرتا ہوں اور عج کو جاتا ہوں اور گھر والوں پر خرج کرتا ہوں اور این بھائیوں کی مد کرتا ہوں اور اللہ مک رائے میں صدقہ دیتا ہوں - آپ نے فرمایا کہ يہ تو دنيا نيس ع؟ بلكه يہ تو آخرت ع-٢١٨

حضرت على عليه السلام نے فرمايا ہے كذا ك بندو متوجه رموكه پر بيز گار ونیا میں بھی فائدہ حاصل کرتے ہیں اور آخرت میں بھی فائدہ حاصل کرتے ہیں۔ وہ ونیا واروں کے ساتھ ونیا سے فائدہ حاصل کرنے میں شریک ہیں لیکن ونیا دار ان کے ساتھ اور سی شریک نیس ہیں۔ انہوں نے دنیا میں عمدہ طریقے سے زندگی بسری ہے اور کھانے والی جرون سے عمرہ طریقے سے استفادہ کیا ہے انہوں نے دنیا سے وہی استفادہ كيا ب جو عياش اوك اس سے استفادہ كياكرتے تھے اور وہى استفادہ كيا ب جو ظالم اور مظر لوگ کیا کرتے تھے اس کے باوجود یہ لوگ آخرت کا زاد راہ اور ونیا کے تجارت ك محل سے يورى طرح كماكر آخرت كى طرف شقل ہو گئے ہيں۔ ونيا سے زہدكى لذت كو بھى حاصل كيا ہے اور انس يقين تھاكہ آخرت ميں الله تعالى كے جوار رحت میں اس طرح زندگی کریں گے کہ ان کی کوئی بھی خواہش رو نہیں کی جائیگی اور لذت اور خوشی سے انکا حصہ کم اور ناقص نمیں ہوگا۔ "

لنذا كام اور كام مين مشغول مونا اور صنعت اور تجارت اور زراعت اور اى

جنگ كرتے بيں ليكن صرف حق كے وفاع اور عدالت كو برپاكرنے كے لئے نہ يدكم حكومت اور رياست كريں۔

ایل ونیا

خدا وید عالم ارشاد فرما یا ہے "وہ صرف دنیا کے ظاہر کو دیکھتے ہیں لیکن آخرت سے غافل ہیں اللہ

نیز اللہ تعالی فران ہے۔ ونیا کی زندگی کو آخرت کی زندگی کے مقابلے میں خریدا ا

نیز ارشاد ہوا ہے کہ کیا تم نے دنیا کی زندگی پر رضایت دے دی ہے؟ جب کہ بید معمولی ثروت سے زیادہ نہیں ہے ۲۲۵،۰۰۰

الله تعالی فرماتا ہے۔ ابو لوگ ہماری ملاقات اور بقاکی امید شیس رکھتے اور ونیاکی دندگی سے ول لگا رکھا ہے اور خوش ہیں اور وہ جو ہماری آیات سے غافل ہیں میں وہ

طرح مقام اور منصب اور اجماعی ذمہ داری کا قبول کرنا زہد اور الل آخرت ہوئے کے منافی اور ناساز نہیں ہوا کرتا ہے تمام امور اللہ کی رضایت حاصل کرنے اور آخرت کے راستے میں گامزن ہوئے میں سموئے جا سکتے ہیں۔ امیر المومنین جو اپنی تمام کوشش کام اور کاج میں استعال کرتے سے رات کو محراب عبادت میں گریہ و زاری کیا کرتے سے اور فرماتے سے آئے دنیا۔ اے دنیا مجھ سے دور ہٹ جا کیا مجھے دعوکہ دینے کے لئے میرے سامنے آئی ہے اور مجھ سے محبت کا اظہار کرتی ہے؟ یہ تیزاوت نہیں ہے جا کی دوسرے کو دعوکہ دے مجھے تیری کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اس نے مجھے تین طلاقیں دے دی ہیں کہ جن میں رجوع بھی نہیں کیا جا سکتا۔ تیری زندگی کو باہ سے اور طلاقیں دے دی ہیں کہ جن میں رجوع بھی نہیں کیا جا سکتا۔ تیری زندگی کو باہ سے اور اللے کی منازل عظیم ہیں۔۔ او زاد راہ تھوڑا ہے اور راستہ اور سنر طویل ہے اور اللے کی منازل عظیم ہیں۔۔

آپ ایک اور جگہ فرماتے ہیں اے دنیا جھے سے دور ہو جاکہ میں نے تیری ممار تیری گرد پر ڈال دی ہے اور مجھے آزاد کر دیا ہے۔ میں تیرے چگل سے نکل چکا ہوں اور تیری لفزش گاہ سے دور ہو چکا ہوں۔

حضرت علی علیہ السلام نے اس حالت میں جب کہ ایک نظر جرار کے ساتھ جگ کرنے جا رہے جے اپنی پھٹی پرانی جوتی ابن عباس کو دکھلائی اور فرملیا کہ خدا کی متم یہ پھٹی پرانی جوتی میرے نزدیک حکومت اور امیر ہونے سے زیادہ محبوب ہے مگر یہ کہ میں حق کو بر قرار کروں اور باطل کو رو کروں۔ ۲۲۳

اللہ تعالی کے خاص بندے ایسے ہی تھے اور ہیں۔ اس دنیا مین زندگی کرتے ہیں لیکن وہ عالم بالا کو دیکھتے ہیں اور اہل آخرت ہیں۔ عام لوگوں کی طرح کام اور کاج کرتے ہیں۔ بلکہ حکومت اور فرماندهی اور زمام داری اور زندگی کے امور کو بھی چلاتے ہیں۔ اور ان تمام کاموں کو اللہ تعالی کی رضا اور اپنا عملی وظیفہ قرار دیتے ہیں اور شری صدود میں رہ کر اللہ تعالی کی تعتوں سے بھی استفادہ کرتے ہیں اس کے باوجود ونیا کو تین طلاقیں دے رکھی ہیں اور اس کی محبت کو دل سے نکالا ہوا ہے۔ حکومت لینے کے لئے

امیر المومنین علیہ السلام نے فرایا ہے کہ "دنیا میں لوگ دو تتم پر عمل کرتے ہیں ایک وہ ہے جو دنیا میں رہ کر دنیا کے لئے کام کرتا ہے دنیا نے اسے مشخو کر رکھا ہے لور آخرت سے خفل بنا دیا ہے۔ ڈرتا ہے کہ اس کی ادلاد اس کے مرنے کے بعد فقیر ہو جائے لیکن آخرت کے جمان میں خالی ہاتھ جانے سے اپنے آپ کو محفوظ سجھتا ہے اپنی عمر کو دو سروں کے منافع کے لئے خرچ کرتا ہے۔ دو سرا وہ ہے جو دنیا میں رہ کر آخرت کے لئے کام کرتا ہے۔ اس کی روزی بھی بغیر کی مشقت کے پہنچتی رہتی ہے لیمنی دنیا اور آخرت کا حصہ اور نصیب اسے ملکا رہتا ہے اور سے دونوں جمانوں کا مالک ہو جاتا ہے سے خدا کے نزدیک آبرہ مند اور محرم ہوگا اور جو پکھ خدا سے طلب کرے گا خدا سے قبل کرنے۔

نیز امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ دنیا عبور کر جانے کی جگہ ہے یہ تھمر جانے کا گر نہیں ہے لوگ دو حتم کے ہیں ایک وہ ہے جو اپنے نفس کو دنیا کی بے قیمت اشیاء کے عوض فروخت کر دیتا ہے اور اپنے نفس کو ذلت اور خواری میں ڈالٹا ہے دو سرا وہ ہے جو اپنے انسانی نفس کو خرید لیتا ہے اور آزاد کر لیتا ہے۔ "

الل ونیا اور الل آخرت می فرق اس میں نہیں ہو آکہ دولتند ہے یا فقیر دنیا کے کاموں میں مشغول ہے یا بہار ہے۔ اجہائی زمہ داریوں کو قبول کیا ہوا ہے یا نہ لوگوں کے درمیان زندگی کر رہاہے یا گوشہ نشین ہے کب و کار تجارت میں مشغول ہے۔ یا تخصیل علم درس قرریس آلیف کتاب وعظ اور نصیحت کرنے میں مشغول ہے۔ دنیا کے نعتوں سے استقادہ کر رہا ہے یا نہ دنیا منصب اور عمدہ پر فائز ہے یا نہ بلکہ ان دو میں اصلی تفاوت اور فرق اس میں ہے کہ دنیاوی امور سے دابطی اور عشق رکھتا ہے یا امور آخرت کا فریفتہ ہے۔ دنیا سے دل لگا رکھا ہے یا آخرت کی ذندگی سے۔ دنیا کی طرف متوجہ ہے یا خدا کی طرف۔ اپنی زندگی کی غرض اور ہدف حیوانی خواہشات کو قرر طرف متوجہ ہے یا مکارم اخلاق اور فضائل انسانی کا حصول اور تربیت کرنا۔

ے رکھا ہے یا مہارم اطلال اور تھا کی اصلی ہ صول اور تربیت مرات ہے جال کے جو چیز انسان کو اپنے میں مشغول رکھے اور خدا کی یاد اور آخرت کے جمال کے

لوگ بیں کہ جن کا ٹھکانہ جنم کی اگ یں ہے یہ اس وجہ سے ہو گاکہ جو کھے انہوں فے دنیا میں کسب کیا ہے۔ "

ام جعفر صادق عليه السلام نے فرمايا ہے كر انسان كى خدا سے دور ترين حالت اس وقت ہوتى ہے جب وہ سوائے شكم پرى اور عورت كے اور كى چيزكو بدف اور غرض قرار نميں ديتا-٢٢٢٠

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جو دل دنیا کا فریقتہ اور عاشق ہو گا اس میں تقویٰ اور پر بیز گاری کا داخل ہونا حرام ہوا کرتا ہے ہے؟ "

نیز آتخضرت کے فرمایا ہے کہ وہ بہت ہی برا معاملہ اور تجارت ہے کہ جس کی قبت اور عوض اپنے نفس کو قرار دے دیا جائے اور دنیا کو اس کے عوض جو خدا کے نزدیک ہے عوض بنالیا جائے۔ "

اگر دنیا کی ذمت کی گئی ہے تو اس کی وجہ سے کہ دنیا خودر اور دھوکا دیے والی اور مشخول رکھ دیے کا مال اور متاع ہے۔ دنیا ایٹ آپ کو خوبصورت اور شرین طاہر کرتی ہے اور انسان کو اس میں لگائے رکھتی ہے اور انسان کو خدا کی یاد اور آخرت کے لئے زاد راہ حاصل کرتے سے روکتی ہے۔

ای لئے دنیا کی ذمت وارد ہوئی ہے اور اسے بیان کیا گیا ہے تاکہ انسان ہوشیار رہیں اور اس کی چالوں کا دھوکا نہ کھائیں اور اپنے آپ کو دنیا کے قیدی اور غلام نہ بنائیں اور اس پر فریفتہ نہ ہو جائیں۔

قابل ذمت دنیا سے لگاؤ اور عشق ہے اور اپنے خلق ہونے کی غرض کو بھول جاتا ہے اور آخرت کی جیفل دندگی اور اللہ کی نعمتوں سے غافل ہو جاتا ہے۔

ایمل و نیا اور ایمل آخرت

جو دنیا میں رہ كر آ فرت كے لئے كام كرے وہ الل آ فرت ہے اور جو صرف دنیا میں رہ كر دنیا كے لئے كام كرے وہ الل دنیا اور دنیا دار ہے۔

# تقوى تزكيه نفس كاامم عامل

اسلام میں تقویٰ کو ایک بہت اہم مقام حاصل ہے۔ مومنین میں سے متقبول کو متاز شار کیا جاتاہے۔ تقویٰ کی لفظ قرآن مجید نبج البلاغہ اور احادیث کی کتابول خاص طور پر نبج البلاغہ میں بہت زیادہ استعال ہوئی ہے۔ قرآن انسان کی شرافت اور قیت کا معیار تقویٰ کو قرار دیتا ہے اور فرماتا ہے کہ خدا کے نزدیک تم میں سے زیادہ محرم اور معزز وہ ہے جو زیادہ پر بیزگار اور متقی ہو۔

تقوی کو آخرت کے لئے بھترین ذاور راہ اور سعاوت کا بہت بڑا وسیلہ بتلایا گیا ہے قرآن مجید میں ایا ہے گئا ہم اپنی آخرت کے لئے ذاو راہ حاصل کو قرآن مجید میں آیا ہے کہ تم اپنی آخرت کے لئے زاد راہ حاصل کرد اور بھترین ذاو راہ تقوی ہے۔ "
نیز قرما ہے جو لوگ نیک اور تقوی رکھتے ہیں ان کے لئے بہت بڑی جزاء ہو

اور پھر فرمایا ہے۔ کہ جس نے تقوی اختیار کیا اور اچھے کام انجام دیے اس کے لئے کوئی خوف و ہراس خمیں ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے کہ اللہ تعالی کی مغفرت کی طرف جلدی کو اور بہشت کی طرف جلدی کرو کہ جس کا عرض زمین اور آسان کے برابر ہے اور جو متقیوں کے لئے آبادہ کی گئی آئے۔ "

اور فرما آ ہے کا مقی بھت میں اور نعت میں زندگی کرتے ہیں اور ان نعتول

لئے سعادت اور کوشش سے روکے رکھے وہ دنیا شار ہوگی گرچہ انسان تخصیل علم اور ترایس اور آلف کتاب اور وعظ اور هیحت امات جماعت یمال تک که گوشه نشینی اور دنیا سے زہد اور عبادت بجالا رہا ہو آگر یہ تمام کے تمام غیر خدا کے لئے مول تو یہ بھی دنیا شار ہوگی پس واضح ہو گیا کہ تمام دنیا کے لوگ ایک مرتبے اور قطار میں نہیں ہوتے ای طرح تمام اہل آخرت بھی ایک رہے میں نہیں ہوا کرتے بلکہ ایک گروہ اہل دنیا کا سو فیصدی اور بطور کال دنیا سے لگاؤ رکھتا اور بطور کلی خدا اور آخرت کے جمان ے غافل ہو آ ہیں اس طرح کے ان لوگوں کو دنیا دار اور دنیا پرسے کا مام دیا جاتا ہو آ ہے۔ ان کے مقابلے میں ایک گروہ لوگوں کا ہے جو اللہ تعالی کے خالص بدے ہیں کہ ان کی ساری توجہ خدا اور آخرت کے جمان کے لئے ہوتی ہے اور سوائے اللہ کی رضا کے اٹکا کوئی اور بدف میں ہو آ۔ پھر ان دونوں گروہوں میں بہت زیادہ درجات اور مراتب ہوتے ہیں جو جتنا دنیا سے لگاؤ اور محبت رکھے گا وہ ای مقدار کا دنیا دار ہو گا اور الله تعالی کے قرب سے دور ہو گا اس کے برعس جو جتنا زیادہ خدا کی یاد میں آخرت كے جمال كى فكر ميں مو كا وہ اتنا تارك ونيا شار مو كا خلاصہ ونيا دار مونا اور اہل آخرت ہونا یہ دونوں امراصطلاحی لحاظ سے اضافی اور نسبی مواکرتے ہیں۔

فائدہ حاصل کرتے ہیں۔ متقی انہیں تعتوں سے کہ جن سے مالدار اور سرکش اور متکبر استفادہ کرتے ہیںوہ بھی استفادہ کرتے ہیں لیکن وہ بہت زیادہ زاد راہ اور منافع لیکر آخرت کے جمان کی طرف نتقل ہوتے ہیں۔ ونیا میں زہدکی لذت کو حاصل کرتے ہیں اور علم رکھتے ہیں کہ قیامت کے دن اللہ تعالی کی رحمت کے جوار میں زندگی کریں گے اور جو کچھ خدا سے چاہئیں گے دیے جائیں گے اور ان کا لذات سے بہرور ہونا ناقص نہیں ہوگا۔

بعض احادیث میں تقویٰ کو نفس کے پاک کرنے اور نفس کی بیاریوں کو شفا دینے والا قرار ویا گیا ہے امیر المومنین علیہ السلام فرماتے ہیں۔" یقینا" تقویٰ تمہارے دل کی بیاریوں کا شفا دینے والا دارو ہے اور تمہارے نابینا دل کو روشنی دینے والا ہے اور تمہارے بدن کی بیاریوں کے لئے شفا بخش ہے اور تمہارے سینے کے فساد کا اصلاح کرنے والا ہے اور تمہارے نفس کی کثافتوں کو پاک کرنے والا ہے اور تمہاری دید کے پردوں کو جلا بخشے والا ہے اور تمہارے اندرونی اضطرابات کو آرام دینے والا اور تمہاری بردوں کو روشن کردیے والا ہے اور تمہارے اندرونی اضطرابات کو آرام دینے والا اور تمہاری تاریکیوں کو روشن کردیے والا ہے۔"

احکام کی غرض تقوی ہے

ے کہ جو اللہ تعالی نے انہیں عطاکی ہیں خوش اور خرم ہیں۔ "

ای طرح نبج البلاغہ اور اعادیث کی کتابوں میں تقویٰ کو اغلاق کا سردار اور

معادت عاصل کرنے کا بزر محترین وسیلہ ہتاایا گیا ہے جیسے۔

حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ تقویٰ کو تمام اخلاق کا راس و رکیس قرار
دیا گیا ہے۔"

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ ایک صفت الی ہے جو اسے نہ چھوڑے اور پکڑے رکھے تو اس کے اختیار جس دنیا اور آخرے ہوگی اور وہ بہشت کو حاصل کرلے گا۔ آپ سے کما گیا یا رسول اللہ دوہ صفت کوئی ہے؟ آپ نے فرمایا وہ تقویٰ ہے۔ جو مخض چاہتا ہے کہ تمام لوگوں سے زیادہ عزیز ہو تو تقویٰ کو اپنا پیشہ قرار اپنا پیشہ بنائے آپ نے اس کے بعد یہ آبت پڑھی کہ جو مخض تقویٰ کو اپنا پیشہ قرار دے تو خداوند عالم اس کے لئے سمائش قرار دے دیگا اور اس کے لئے روزی وہاں سے دے گاکہ جس کا اسے گمان تک نہ ہو گا۔ آپ

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ تقویٰ کو ہاتھ سے نہ جانے دینا کیونکہ وہ تمام خوبیوں اور خیرات کاجامع ہے۔ سوائے تقویٰ کے کوئی اچھائی وجود نہیں رکھتی جو اچھائی تقویٰ کے ذریعے حاصل ہوتی ہے تقویٰ کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتی خواہ وہ دنیا کی اچھائی اور نیکی ہو یا آخرت کی۔ "

اہم زین العابدین علیہ السلام نے فرایا ہے کہ مرکام کی شرافت اور قیت تقوی کے واسطے سے ہوتی ہے صرف متقی سعادت اور نجات کو حاصل کرتے ہیں اللہ تعالی فرماتا ہے کہ جمعین سعادت اور نجات صرف متقیوں کے لئے اللہ مصوت علی علیہ السلام نے فرایا ہے خدا کے برو۔ آگاہ رہو کہ دنیا اور آخرت کی نعتیں صرف متقی حاصل کرتے ہیں۔ دنیا داروں کے ساتھ دنیا کی نعتوں سے استفادہ کرنے میں شریک ماتھ دنیا کی نعتوں سے استفادہ کرنے میں شریک ہوتے ہیں لیکن دنیا داروں کے ساتھ آخرت کی نعتوں میں شریک نمیں ہوتے۔ بھرین طریقے سے دنیا میں زندگی کرتے ہیں اور بھرین طریقے سے کھانے والی چیزوں سے طریقے سے دنیا میں زندگی کرتے ہیں اور بھرین طریقے سے کھانے والی چیزوں سے

پنچا اللج أور فرما ما ب كرا مخرت كے لئے زاد راہ اور توشه حاصل كرد اور بمترين توشه اور زاد راہ تقوی اللج . "

جیسا کہ ملاحظہ فرا رہے ہیں کہ بعض عبادتوں کی غرض بلکہ اصل عبادت کی غرض بلکہ اصل عبادت کی غرض بد تھی کہ لوگ اس کے بجالانے سے باتقویٰ ہو جائین بلکہ اسلام کی نگاہ میں تقویٰ اس قدر اہمیت رکھتا ہے کہ تمام اعمال کے قبول ہونے کا معیار اور یاس بتلایا گیا ہے اور عمل بغیر تقویٰ کے مردود اور بے فائدہ ہوتا ہے قرآن مجید میں ہے کہ خداوند عالم نیک اعمال کو صرف متقیوں سے قبول کرتا ہے۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ابو ذر سے فرمایا کہ تقوی کے حاصل کرنے میں بہت زیادہ عمل اور کوشش کر کیونکہ کوئی عمل بھی جو تقویٰ کے ساتھ ہو چھوٹا نہیں ہو یا اور کس طرح اسکو چھوٹا شار کیا جائے جب کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں مورد قبول ہو یا ہے جب کہ خدا قران میں فرماتا ہے کہ خدا متقوں سے قبول کرتا ہے۔ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ کمی کا رونا کچھے وصوکا نہ دے کیونکہ تقویٰ دل میں ہو یا کہے۔ ک

قرآن میں ہے کہ آگر مبر کرد اور تقویٰ رکھتے ہو تو بیہ بہت برا کام ہے۔ اسلی ارشمند اور جیسا کہ ملاحظہ فرما رہے ہیں کہ قرآن اور احادیث میں تقویٰ ایک اصلی ارزشمند اور آخرت کے لئے بہترین زاد راہ اور توشہ ہے اور دل کی اہم بہاریوں کے لئے شفا دینے والا دار و ہے اور لفس کو پاک کرنے کا بہت برا وسیلہ ہتلایا گیا ہے اس کی اہمیت کے لئے اتنا کافی ہے کہ یہ احکام اللی کے جعل اور تشریع کی غرض اور ہدف قرر پایا ہے۔ اب ہم تقویٰ کی وضاحت کرتے ہیں۔

تقوى كى تعرلف

عام طورے تقویٰ کو ایک منفی لین منابوں سے پر بیز اور معصیت سے اجتناب

بتلایا جاتا ہے اور یوں گمان کیا جاتا ہے کہ امور اجتاعی میں شرکت کرنے کی وجہ سے تقویٰ کو محفوظ رکھنا ایک بہت مشکل کام بلکہ ایک نہ ہونے والا کام ہے کیونکہ نفس کی سرشت میں گناہوں کی طرف میلان ہونا ہوتا ہے لاذا یا تقویٰ کو اپنائے اور پر بیز گار ہے یا اجتاعی کاموں سے کنارہ کشی کرے یا اجتاعی ذمہ داریوں کو عمدے پر لے اور تقویٰ کو چھوڑے کیونکہ ان دونوں کو اکٹھا رکھنا ممکن نہیں ہوتا۔ اس فکر اور نظریہ کا لازمہ یہ ہے کہ جتنا انسان گوشہ نشین ہوگا اتنا زیادہ تقویٰ رکھنے والا بے گا۔ لیکن بعض آیات اور احادیث اور نیج البلاغہ میں تقویٰ کو ایک مثبت پرارزش عمل بتلایا گیا ہے نہ شفی

تقوی کے معنی صرف گناہوں کا ترک کر دینا نہیں ہے بلکہ تقوی ایک اندرونی طاقت اور ضبط نفس کی قدرت ہے جو نفس کو دائی ریاضت میں رکھنے اور پے در پے عمل کرنے سے حاصل ہوتی ہے اور نفس کو اتنا طاقتور بنا دیتی ہے کہ وہ بھیشہ اللہ تعالی کے احکام کا مطیع اور فرانبروار ہو جاتا ہے اور نفس اتنا قوی ہو جاتا ہے کہ نفس غیر مثری خواہشات کا مقابلہ کرتا ہے اور ثابت قدم ہو جاتا ہے ہے۔ لفت میں بھی تقویل معنی میں آیا ہے۔

تقویٰ کا مصدر و قایہ ہے کہ جس کے معنی حفظ اور نگاہداری کے ہیں تقوی لینی الباقی صفت ہے جو حفاظت ویتی ہے اور یہ منفی اور سلبی صفت نہیں ہے۔ تقویٰ ایک الباقی صفت کر لین کہ احکام شرعیت اور دستور اللی کی اطاعت کردنگا۔ ہرگناہ کے ترک کا نام تقویٰ منہیں ہے بلکہ ترک گاناہ اور کنٹرول کرنے کی قدرت اور طاقت اور نفس کو مضبوط رکھنے کہ سرشت اور ملکہ کا نام تقویٰ رکھا جاتا ہے۔ تقویٰ آخرت کے لئے بمترین ذاو راہ کی سرشت اور اور توشہ ایک مثبت چیز ہے منفی اور سلبی صفت نہیں ہے۔ امیرالمومنین علیہ اللام کے چند جملات پر غور کیجئے۔ آپ فرماتے۔ اے خدا کے بمدو میں تمہیں علیہ اللام کے چند جملات پر غور کیجئے۔ آپ فرماتے۔ اے خدا کے بمدو میں تمہیں تقویٰ کی سفارش کرتا ہوں۔ کیونکہ یہ نفس کے لئے ایک ممار ہے جو نفس کو اچھائیوں تقویٰ کی سفارش کرتا ہوں۔ کیونکہ یہ نفس کے لئے ایک ممار ہے جو نفس کو اچھائیوں

شہوت غصب اور بخل وغیرہ کی رسیوں کو انسان کی گردن سے آبار پھینکآ ہے۔ تقویٰ محدود ہو جانے کو نہیں کہتے بلکہ نفس کے مالک اور اس پر کنٹرول کرنے کا نام ہے۔ انسان کو عزت اور شرافت قدرت اور شخصیت اور مضبوطی دیتا ہے۔ دل کو افکار شیطانی سے محفوظ کرتا ہے اور فرشتوں کے نازل ہونے اور انوار قدی اللی کے شامل ہوئے کے آبادہ کرتا ہے اور اعصاب کو طغیان اور آرم دیتا ہے۔ تقویٰ انسان کے میٹل ایک گھر اور لباس کے ہے کہ جو حوادث کی گری اور مردی محفوظ رکھتا ہے خداوند عالم قرآن میں ارشاد فرباتا ہے لباس التقولی ذلک خیسر تقویٰ ایک قیمی وجود رکھتا ہے اور آثرت کے لئے زاو راہ اور توشہ ہے یہ ایک سنتی صفت نہیں ہے البتہ قرآن اور حدیث میں تقویٰ خوف اور گناہ کے ترک کے معنی میں بھی استعال ہوا البتہ قرآن اور حدیث میں تقویٰ خوف اور گناہ کے ترک کے معنی میں بھی استعال ہوا ہے لیکن یہ تقویٰ کے لوازمات میں سے ہیں نہ ہے کہ تقویٰ کا معنی بھی ہے۔

تقوى اوركونسيني

موشہ نشین اور اجہاعی ذمہ واربوں کے قبول نہ کرنے کو نہ صرف تقویٰ کی علامتوں سے شار نمیں کیا جائے گا بلکہ بعض موارد میں ایبا کرنا تقویٰ کے ظاف بھی ہوگا۔
اسلام میں کورٹ فیٹنی اور رہائیت نمیں ہے۔ اسلام انسان کو گناہ سے فرار کرنے کے لئے کوشہ نشینی اور شاغل کے ترک کرنے کی سفارش نمیں کرتا بلکہ انسان سے چاہتا ہے کہ اجہاعی ذمہ واربوں کو قبول کرے اور امور اجہاعی میں شریک ہو اور پھر اس حالت میں تقویٰ کے ذریعے اپنے نئس پر کنٹول کرے اور اسے قابو میں رکھے اور گناہ اور کی ورکے ورکے۔
اور بھروی سے اپنے آپ کو روکے رکھے۔

کی طرف تھینے لے جاتا ہے۔ تقویٰ کے مضبوط رے کو پکڑے رکھو اور اس کے خفائق کی طرف رجوع کرو باکہ جہیں آرام اور رفاہیت وسیع اور عربیض و طن مضبوط پناہ گاہ اور عزت کے منازل کی طرف لے جائے۔ ''

آپ فرماتے ہیں یقینا" تقویٰ آج کے زمانے میں تممارے لئے پناہ گاہ اور وُھال ہے اور کل قیامت کے دن کے لئے جنت کی طرف لے جانے کا راستہ ہے ایا واضح راستہ ہے کہ جو اسے راستہ ہے کہ جو اسے کیڑنے والے کی حفاظت کرتا ہے۔ "

اے خدا کے بندو جان لو کہ تقوی ایک مضبوط بناہ گاہ ہے۔ فت اور فجور اور ب تقوائی ایک ایا گرے کہ جس کی بنیاد کرور ہے اور رہے والے کی حفاظت نیں كر سكا اور اس ميں يناہ لينے والے كو محفوظ نہيں كر سكا اور جان لوكہ تقوىٰ كے ذریع گناہوں کی زہر اور ڈنگ کو کاٹا جا سکتا ہے۔ اے خدا کے بندو تقویٰ خدا کے اولیاء کو گناہوں سے روکے رکھتا ہے اور خدا کا خوفان کے داول میں اس طرح بھا وتا ب کہ وہ رات کو عماوت اور اللہ تعالی سے راز اور نیاز میں مشغول رہ کر بیدار رجے ہیں اور دن کو روزہ رکھتے ہیں۔ اور جان لو کہ تقویٰ تمارے لئے اس دنیا میں ہاہ گاہ اور مرنے کے بعد معادت ہے۔ جیے کہ آپ نے ان اعادیث کا ملاظم کیا ہے ان میں تقویٰ کو ایک باقیت اور اہم اور ایک مثبت طاقت اور قدرت بتلایا گیا ہے کہ جو انسان کو روکے رکھتا ہے اور اسکی حفاظت کرتا ہے ایک الی طاقت جو کنٹرول کرتی ہے۔ بتلایا گیا ہے کہ تقویٰ حیوان کی ممار اور لگام کی طرح ہے کہ جس کے ذریعے سے انسان کے پرکشش نفس اور اس کی خواہشات پر کنٹرول کیا جاتا ہے اور اے اعتدال پر رکھا جاتا ہے۔ تقوی ایک مضبوط قلعہ کی ماندہ کہ انسان کو داخلی دشمنوں لینی حوی اور ہوس اور غیر شرعی اور شیطانی خواہشت سے محفوظ رکھتا ہے۔ تقوی ڈھال کی مائند ہے کہ جو شیطانی کے زہر آلودہ تیر اور اس کے ضربات کو روکتا ہے۔ تقویٰ انسان کو ہوی و ہوس اور خوابشات نفس کی قیدے آزادی دلوا تا ہے اور حرص اور طبع حمد اور

خواہشات اور شوات کے لئے وسیلہ قرار نہ دو اور حق کے راستے سے نہ ہو۔ اسلام نہیں کہنا کہ تقویٰ حاصل کرنے کے لئے کام اور کار و کب سے ہاتھ اٹھا لو اور حلال رزق طلب کرنے کے لئے کوشش نہ کرد بلکہ اسلام کہنا ہے کہ دنیا کے قیدی اور غلام نہ بنو۔ اسلام نہیں کہنا کہ دنیا کو ترک کر دے اور عبادت میں مشغول ہو جانے کے لئے گوشہ نشین ہو جا بلکہ اسلام کہنا ہے کہ دنیا میں زندگی کر اور اس کے آباد کرنے کے لئے کوشش کر لیکن دنیا دار اور اس کا فریفتہ اور عاشق نہ بن بلکہ دنیا کو اللہ تعالی سے تقرب اور سرو سلوک کے لئے قرار دے اسلام میں تقویٰ سے مراویسی ہے کہ جے اسلام نے گراں بما اور بمترین خصلت بتلایا ہے۔

### تقوى اوربصيرت

قرآن اور احادث سے معلوم ہو آ ہے کہ تقویٰ انسان کو صیح بصیرت اور بینش دیتا ہے ماکہ دنیا اور آخرت کی واقعی مصلحوں کو معلوم کر سکے اور اس پر عمل کرے صد

خداوند عالم قرآن میں فرما آ ہے۔ آے ایمان والو اگر تقویٰ کو پیشہ قرار وو تو خدا خدا کہ ایمان والو اگر تقویٰ کو پیشہ قرار وو تو خدا تہمارے گئے فرقان قرار دینے گا تینی بصیرت کی دید اور شاخت عطا کرے گا تاکہ سعادت اور بدیختی کی مصلحین اور تمضدوں کو پنچان سکو۔ ایک اور آیت میں ہے کہ شاحب تقویٰ بنو تاکہ علوم کو تم پر نازل کیا جائے اور اللہ تعالی جرچیز کاعلم رکھتا ہے۔ "کرچہ قرآن تمام لوگوں کے لئے نازل ہوا ہے لیکن صرف متی ہیں جو ہدایت ویے جاتے ہیں اور تھیحت حاصل کرتے ہیں۔

ای لئے قرآن لوگون کے لئے بیان ہے اور ائل تقویٰ کے لئے ہدایت اور مدال معرفیٰ کے لئے ہدایت اور مدال معرفیٰ کے لئے ہدایت اور مدالت مدالت مدالت اور مدالت مدالت

امير المومنين عليه السلام فرماتے ہيں كه تقوى دل كى بياريوں كے لئے شفا دينے

والی دواء ہے اور دل کی آگھ کے لئے بینائی کا سبب ہے ہے " "

یغیبرعلیہ السلام نے فرمایا کہ اگر شیطان کا آدم کی اولاد کے ول کے اردگر چکر لگانا 
نہ ہو آ تو وہ عالم ملکوت کا مشاہرہ کر لینے ہے " "

الم جعفر صادق عليه السلام في التي پدر بزرگوار سے نقل كيا ہے كہ ول ك فاسد ہو جانے كے لئے گناہ كے بجا لانے سے زيادہ اور كوئى چيز نہيں ہوتى۔ ول گناہ ك ساتھ جنگ ميں واقع ہو جاتا ہے يمال تك كم گناہ اس پر غلبہ حاصل كرليتا ہے اور اسے اور اسے اور ينے كر ويتا ہے يعنى كچياڑ ويتا ہے اس م

اس فتم کی آیات اور روایات سے معلوم ہوتاہے کہ تقویٰ عقل کی بینائی اور بصیرت کا سبب بنآ ہے اور سیجھنے اور سوچنے کی قوت کو طاقت ور بناتا ہے اور عقل ایک گوہر گران بہا ہے جو انسان کے وجود میں رکھدیا گیا ہے تاکہ اس کے ذریعے مصالح اور مفاسد خیرات اور شرور سعاوت اور شقاوت کے اسباب خلاصہ جو ہونا چاہئے اور جونہ ہونا چاہئے کو اچھی طرح پچان سکے اور تمیز دے سکے۔ امیر المومنین علیہ السلام فرنایا ہے کہ ایدن میں عقل حق کا رسول ہے۔ ایم

جی ہاں اس طرح کی رسالت اور پیغام عقل کے کندھے پر ڈال دی گئی ہوئی ہے اور وہ اس کے بجا لانے کی قدرت بھی رکھتا ہے لیکن یہ اس صورت میں کہ جم کی مثام طاقتیں اور غرائز عقل کی حکومت کو قبول کرلیں اور اس کی مخالفت اور اس کے احکام کی خلاف وروی نہ کریں۔ خواہشات اور ہوس اور ہوس عقل کے وشمن ہیں عقل کو خیس دینے دیتے۔

نیز آپ نے فرمایا جو مخص اپنے نفس کی خواہشات کا مالک نہیں ہو آ وہ عقل کا مالک بھی نہیں ہو گا۔ "

آپ نے فرمایا ہے کہ خود بنی اور خود پندی عجب اور تکبر عقل کو فاسد کر دیتے اور تکبر عقل کو فاسد کر دیتے ہیں۔ ،، ۲۹۲ ہیں۔ ،، تپ نے فرمایا ہے کہ لجباز اور ضدی انسان صحح فکر اور فیصلہ نہیں کر سکتا۔ "

لحاظ سے عقل نظری کما جا تا ہے کیونکہ اس طرح نہیں ہوتا کہ جو انسان تقویٰ نہیں رکھتا وہ ریاضی اور طبعی کے مسائل سیحفے سے عاجز رہتا ہے گرچہ تقویٰ سیحھنے اور ہوش اور فکر کے لئے بھی ایک حد تک موثر واقع ہوتا ہے۔

## تقوى اور شكلات برتابويانا

تقویٰ کے آثار میں سے ایک اہم اڑ زندگی کی مشکلات اور سختیوں پر غلبہ ماصل کر لینا ہے۔ جو بھی تقویٰ پر عمل کرے گا خداوند عالم اس کی مشکلات کے دور ہونے کا کوئی نہ کوئی راستہ نکال دے گا اور ایسے راستے سے کہ جس کا اسے گمان تک نہ ہو گا اسے روزی فراہم کر دی گا خداوند عالم فرباتا ہے کہ جس نے تقویٰ پر عمل کیا خداوند عالم اس کے کام آمان کر دیتا ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ جو خداوند عالم اس کے کام آمان کر دیتا ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ جو شخص تقویٰ پر عمل کرے گا تو اس کی سختیاں اور مشکلیں جب کہ زدویک تھا کہ اس پر وارد ہو جائیں دور ہو جائیں گی تلخیاں اس کے لئے شرین ہو جائیں گی مشکلات کی لمریں اس کے لئے شرین ہو جائیں گی مشکلات کی لمریں اس کے لئے آمان ہو جائیں گی مشکلات کی لمریں اس کے لئے آمان ہو جائیں گی مشکلات کی اس کے لئے آمان ہو جائیں گی۔ اس کے لئے آمان ہو جائیں گی۔ اس کے لئے آمان ہو جائیں گی۔ اس

اس قیم کی آیات اور روایات سے معلوم ہو آ ہے کہ مشکلات کے حل ہونے اور ان پر غلبہ حاصل کرنے میں تقویٰ انسان کی مدد کرتا ہے۔ اب دیکھا جائے کہ تقویٰ ان موارد میں کیا ماٹی کو سکتا ہے۔ زندگی کی ختیوں اور مشکلات کو بطور کلی دو گروہ میں تقتیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلا گروہ۔ وہ مشکلات کہ جن کا حل کرنا انسان کے اختیار میں نہیں ہے جیسے کمی عضو کا نقص اور الی بیاریوں میں جٹلا ہونا کہ جو لاعلاج ہیں اور الی بیاریوں میں جٹلا ہونا کہ جو لاعلاج ہیں اور الی جنسیں ہو خطرات کہ جن کی دو سری مشکلات کہ جنبیں روکنا اور دور کرنا انسان کے امکان اور قدرت سے باہر ہے۔ دو سرا گروہ۔ الی مشکلات اور ختیاں کہ جن کے دور کرنے اور چیش بنی کرنے میں دو سرا گروہ۔ الی مشکلات اور ختیاں کہ جن کے دور کرنے اور چیش بنی کرنے میں دو سرا گروہ۔ الی مشکلات اور ختیاں کہ جن کے دور کرنے اور چیش بنی کرنے میں

یہ تو درست ہے کہ بدن پر حکومت اور اس کو چلانا عقل کے سرو کیا گیا ہے اور عقل اس کی طاقت بھی رکھتا ہے لیکن خواہشات اور غرائز نفسانی اس کے لئے بہت بدی مانع اور رکاوث ہیں اگر ایک عزیزہ یا تمام غرائز اعتدال کی حالت سے خارج ہو جائیں اور بخاوت اور طغیان کرلیں اور کام نہ کر دیں تو پھر عقل کیے اپنی ذمہ داریوں ك انجام دين من كامياب مو على ب- اس طرح كا انسان عمل تو ركمتا ب لين بغير سوچ اور فکر والا۔ چراغ موجود ہے لیکن خواہشات اور شہوات اور غضب نے ساہ بادل یا مد کی طرح اے چھیا رکھا ہے اس کے نور کو بچھا دیا ہے اور واقعات کے معلوم كرتے سے روك ديا ہے۔ ايك شهوت يرست انسان كس طرح اپني واقعي مصلحول كو پہان سکتا ہے اور شہوت کے طفیان اور سر کشی کی طاقت کو قابو کر سکتا ہے؟ خود پہند اور خود بین انسان کس طرح این عیوب کو پہان سکتا ہے باکہ ان کے درست کرتے كى قكر مين جائے؟ اى طرح دو سرى برى صفات جيے غصہ حدد طبع كين برورى تعصب اور ضد بازی مال اور جاه و جلال کا منصب مقام ریاست اور عمده ان تمام کوکس طرح وہ ایخ آپ سے دور کر سکتا ہے؟ اگر ان میں سے ایک یا زیادہ نفس پر ملط ہو جائیں تو پھر وہ عقل عملی کو واقعات کے پہلے سے روک دیتی ہیں اور اگر عقل ان کی خلاف عمل کرنا بھی چاہے تو پھر اس کے سامنے رکاوٹیس کھڑی کرویت میں اور واود قریاد ، شروع کر دیتی ہیں اور عقل کے محط کو تاریک کر دیتی ہیں اور اسے اپنی ذمہ داری کے انجام دیے سے کزور کر دیتی ہیں جو انسان ہوی اور ہوس اور خواہشات کا قیدی بن جائے تو پھروہ وعظ اور تھیجت سے بھی کوئی متیجہ حاصل نہیں کر سکے گا بلکہ قرآن اور مواعظ اس کے دل کی قساوت کو اور زیادہ کر دس کے اندا تقویٰ کو بصیرت روش بنی اور وظیف شای کا بحرین اور موثر ترین عال شار کیا جا سک ع

اخریں اس بات کی یاد دھائی ضروری اور لازم ہے کہ تقویٰ عقل عملی اور ذمہ داریوں کی پیچان اور بیہ جاننا کہ کیا کرنا چاہئے اور کیا نہیں کرنا چاہئے۔ بصیرت کی زیادتی کا موجب ہے نہ صرف عقل کے حقائق کو جاننے اور پیچاننے کے لئے کہ جے اصطلاحی

مارا ارادہ مور واقع ہو سکتا ہے۔ جیسے اکثر نفسیاتی اور جسی گھریلو اور اجماعی اور کاروکب کی بیاریال وغیرہ۔

تقویٰ ان دونوں مشکلات کے عل میں ایک مم کردار اداکر سکا ہے۔ گرچہ پہلے مشكلات ك كروه كو روكنا اور ان كو دور كرنا جارے لئے عملى طور سے ممكن ميں ہو يا لكن ان مشكلات كے ماتھ كس طرح عمل كيا جائے يہ مارے افتيار ميں ہو يا ہے۔ وہ انسان جو ہاتقویٰ ہے اور اپنے نفس کی حفاظت کے لئے بوری مل تبلط رکھتا ہے اور دنیا کے مشکلات اور خود دنیا کو فانی اور ختم ہونے والا سجھتا ہے اور تخت کی زندگی کو حقیقی اور باقی رہے والی زندگی سجھتاہے۔

اور الله تعالی کی ذات لایزال کی قدرت پر اعماد کرتا ہے۔ ونیا کے واقعات اور مشكلات كو معمولي اور وقتي جانبا ب اور ان يرجزع اور فزع نيس كريا تو ايا انسان الله تعالی کی مثیت کے سامنے سر تعلیم خم کر دے گا۔ تقویٰ والا انسان آخرت کے جمان اور خدا سے مانوس اور عشق کرتا ہے ایسے انسان کے لئے گذر جانے والے مشکلات اور واقعات اس کی روح اور ول کے سکون کو مضطرب اور پریشان نہیں کر سکیں گے كيونكد خود مشكلات اور حوادث اور مصائب درد نهيل لاتيل بلكه نفس كا انهيل برداشت اور محل نہ کر سکنا۔ انسان کلنے ناراحتی اور نا آرامی کو فراہم کرتا ہے اور اس کے لئے تقویٰ انسان کے لئے زیادہ مدد کر سکتا ہے۔

ووسرا گروه- اکثر مشکلات اور سختیال که جو انسان کی زندگی کو سیخ کردیتی بیل ماری بری عادات اور انسانی ہوی اور ہوس اور خواہشات کی وجہ سے ہم پروارد ہوتی ہیں اور یک بری صفات ان کا سبب بنتی ہیں۔ گھیلو زندگی کے اکثر مشکلات کو شوہریا یوی یا دونوں خواہشات نفسانی یر مسلط نہ ہونے کی وجہ سے وجود میں لاتے ہیں اور اس آل مين ملت ريح بي-

جے خود انہوں نے جلایا ہے اور پھر داد و کیل جرع اور فرع زو خورد کرتے

دوسری مشکلات بھی اکثر ای وجہ سے وجود میں آتی ہیں۔ برا اظلاق جیے حدر كينه يروري انقام لين ضربازي تعصب خود پندي اور خود بني طمع بند يروازي تكبر وغيره وه برى صفات بي كه انسان كے لئے مشكلات اور مصائب غم اور غصه وجود یں لاتی ہیں اور بھترین اور شیریں زندگی کو تلخ اور بے مزہ کر دیتی ہیں۔ ایسا مخض اتا خواہشات نفسانی کا قیدی ہو چکا ہو تا ہے کہ وہ اپنے درد اور اس کی دواء کے پہانے سے عابز ہو جاتا ہے۔ سب سے بمتر چر جوان حوادث کے واقع ہونے کو روک عتی ہے وہی تقویٰ ہے اور ایے نفس پر کنرول کرنا اور اس کی مفاظت کرنا ہے۔ متقی انسان کے لئے اس طرح کے درد ناک واقعات بالکل پیش ہی تمیں آتے وہ سکون قلب اور ارامش سے اپنی زندگی کو ادامہ دیتا ہے اور آخرت کے لئے توشہ ور زاد راہ حاصل کرتا ہے۔ دنیا کی محبت ان تمام مصائب اور مرفاریوں کا سرچشمہ ہوتی ہے لیکن متق انسان دنیا اور مافیما کا عاشق اور فریفتہ نہیں ہو تا ماکہ اس کے نہ ہونے سے ریج اور تکلیف کو محوس كرے- امير المومنين عليه السلام نے فرمايا ك دنيا كى محبت سے يربيز كر کیونکہ یہ دنیا کی ہر مصبت کی جڑ اور ہر تکلیف کی کان ہے۔

### تقوى اور آزادى

مكن الله كوكى مكن كرے كه تقوى تو آزادى كو سلب كر ليتا ہے اور ايك محدودیت اور قید و بعد وجود میں لے آتا ہے اور زندگی کو سخت اور مشکل بنا ویتا ہے لیکن اسلام اس مکن اور عقیرہ کو قبول نہیں کرتا اور رد کر دیتا ہے بلکہ اس کے برعس تقویٰ کو آزادی اور آرام اور عزت اور بزرگواری کاسب قرار دیتا ہے اور انسان بغیر تقویٰ والے کو قید اور غلام شار کرتا ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ تقویٰ ہدایت اور استقامت اور آخرت کے ذاو راہ اور توشہ کی چالی ہے۔ تقویٰ غلامی ے آزادی اور ہلاکت سے نجات یانے کا وسیلہ ہے۔

حضرت علی علیہ السلام نے فرایا ہے کہ اسلام سے بالا تر کوئی شرافت نہیں ہے۔ تقویٰ سے کوئی بالاتر عزت نہیں ہے۔ اور سب سے زیادہ قوی تقوی سے اور کوئی پناہ گاہ نہیں۔ ''

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے جو مخض تقوی کو وسیلہ بنائے تو وہ سختیاں اور دشواریاں جو نزدیک آ چکی ہوں گی اس سے دور ہو جائیں گی تلخ کام اس کے لئے شیریں ہو جائیں گے۔ گرفاریوں کی سخت لہیں اس سے دور ہو جائیں گی اور سختیاں اس کے لئے آسان ہو جائیں گی۔ ا

ان احادیث میں تقوی کو مشکلات کے حل کرنے اور انسان کی عزت اور آزادی کا سبب مصائب اور گرفتاریوں سے نجات زندگی کی وشواریوں اور تلخیوں کے لیے بہترین پناہ گاہ بتلایا گیا ہے۔ للذا تقوی انسان کے لئے محدودیت اور آزادی سلب کرنے کا موجب نہیں ہوتی بلکہ انسان کی شخصیت کو زندہ کرتا ہے اور تقوی شہوت عضب انقام ، جوئی کینہ پروری ، خود خواہی ، خود پہندی ، تعصب کے بازی ، طمع ، دولت پرتی ، خود پرسی ، شہوت پرسی ، مقام و منصب پرسی ، شکم پرسی ، شہرت پرسی سے ، آزاد کرتا ہے انسان کی شخصیت اور عقل کو قوی کرتا ہے تاکہ وہ غزائر اور طفیان کرنے والی قوتوں پر عالب آ جائے اور انہیں اعتمال پر رکھے اور واقعی مصلحوں کے لحاظ سے ہرایت اور رہبری کرے اور افراط اور تفریط کے کاموں سے رکاوٹ ہے۔

جر معلی ان لوگوں کو جو نفس کی خواہشات کے مطیع اور فرمانبردار ہوں اور خواہشات نفس کے عاصل کرنے میں کمی خواہشات نفس کے عاصل کرنے میں کمی عدود شری کے قائل نہ ہوں بت پرست اور خواہش پرست جانتا ہے۔

مردور سری عور مل کے اور بی پر سے دور دس پر سے بہت ہم ہم میں ہے گا ہے۔ ان لوگوں کو دیکھتا ہے کہ جنہوں نے خواہشات نفس کو اپنا خدا بنا رکھا ہے اس کے باوجود جانتا ہے کہ خدا نے اسے مراہ کر دیا ہے اور اس کے کان اور دل پر مردگا دی ہے اور اس کی آنکھوں پر تاریکی کے پردے ڈالے گئے ہیں کین اور دل پر مردگا دی ہے در برایت کرے گا؟ کیا وہ تھیجت حاصل نہیں کرتا؟ "

ورست ہے کہ جو مخض اپنی نفسی خواہشات کے سامنے سر تسلیم کر چکا ہے اور ان کے حاصل کرنے میں کسی برائی اور قبادت کی پروا نہیں کرتا اور دیوانوں کی طرح اس کی خلاش اور کوشش کرتا ہے اور عقل کی بھلائی کی آواز کو نہیں سنتا اور پیٹیبروں کی راہنمائی پر کان نہیں دھرتا ایبا محض یقینا "خواہشات نفس کا قیدی اور غلام اور نوکر اور مطبع ہے۔ نفس کی خواہشات نے انسان کی شخصیت اور گوہر تایاب کو جو عقل ہے اور مطبع ہے۔ نفس کی خواہشات نے انسان کی شخصیت اور گوہر تایاب کو جو عقل ہے اسے مغلوب کر رکھا ہے اور اپنے دام میں پھنسالیا ہے ایسے مخص کے لئے آزاد ہوئے لئور آزادی حاصل کرنے کے لئے سوائے تقوی کے اور کوئی راستہ موجود نہیں ہے الندا تقویٰ محدود نہیں کرتا بلکہ انسان کو آزادی بخشا ہے۔

## تقوى اورسماريوك علاج

یہ مطلب پہلے ثابت کیا جا چکا ہے کہ برے اظلاق جیے حد ' بخض' انقام جوئی' عیب جوئی' غضب' تعصب' طمع' خود بنی' تکبر خوف' ہے ارادگ' وسوسہ وغیرہ یہ تمام نفسانی بیاریاں ہیں ان مرضوں ہیں جٹلا انسان مجازی طور سے نہیں بلکہ حقیقی لحاظ سے بیار ہے اور یہ مطلب بھی علوم ہیں ثابت ہو چکا ہے کہ نفس اور جم میں فقط مضبوط ربط اور انصال ہی برقرار نہیں ہے بلکہ یہ دونوں متحد ہیں اور اسی ربط اور انصال سے ایک دو سرے پر اثر انڈاز اور متاثر ہوتے ہیں۔ جسمانی بیاریاں نفس انسان کوناراحت اور پریشان کرتی ہیں اس کے برعس روحانی اور نفسانی بیاریاں بھیے معدے اور انترابوں میں زخم اور ورم اور برجضی اور غذا کا کھٹا پن ہو جانا سر اور دل کا درد ممکن ہے کہ دہ جمی برے اظلاق جیے حد۔ بغض اور کینہ طمع اور خود خوابی اور بلند پروازی سے بی وجود میں آ جائیں۔ مشاہدہ میں آیا ہے کہ مصر اشیاء کی عادت شہوات رانی میں افراط اور زیادہ روی کئی خطرناک بیاریوں کو موجود کر دیتی ہیں جیے کہ پہلے گذر چکا ہے کہ اور زیادہ روی کئی خطرناک بیاریوں کو موجود کر دیتی ہیں جیے کہ پہلے گذر چکا ہے کہ اور زیادہ روی کئی خطرناک بیاریوں کو موجود کر دیتی ہیں جیے کہ پہلے گذر چکا ہے کہ اور زیادہ روی کئی خطرناک بیاریوں کو موجود کر دیتی ہیں جیے کہ پہلے گذر چکا ہے کہ اور زیادہ روی کئی خطرناک بیاریوں کو موجود کر دیتی ہیں جیے کہ پہلے گذر چکا ہے کہ اور زیادہ روی کئی خطرناک بیاریوں کو موجود کر دیتی ہیں جیے کہ پہلے گذر چکا ہے کہ افسانی بیاریوں کا صرف ایک بی علاج ہے اور وہ ہے تقوئی الذا یہ کما جا سکتا ہے کہ

## متقيول كے اوصاف

آگر تقوی کو بھتر پچاننا جاہئیں اور متقین کی صفات اور علامتوں سے بھتر واقف مونا جاہئیں تو ضروری ہے کہ ہام کے خطبے کا جو نہج البلاغہ میں ہے اس کا ترجمہ کر

مام ایک عابد انسان اور امیر الموشین علیہ السلام کے اصحاب میں سے تھا ایک ون اس نے حفرت علی علیہ السلام کی خدمت میں عرض کیا یا امیر المومنین۔ آپ میرے لئے متعین کی اس طرح صفات بیان فرائیں کہ مویا میں ان کو و کھ رہا ہوں۔ امير المومنين عليه السلام نے اس كے جواب ميں تحورى ديركى اور چر آپ نے اجمالى مور سے فرمایا اے جام تقوی کو اختیار کر اور نیک کام انجام دینے والا ہو جا کیونکہ خدا قرآن میں فرمانا ہے کہ خدا متین اور نیکو کاروں کے ساتھ ہے عام نے آپ کے اس مخضر جواب پر اکتفا نہیں کی اور آخضرت کو قم دی کہ اس سے زیادہ وضاحت کے ساتھ بیان فرائیں۔ اس وقت آخضرت نے حمد اور شاء باری تعالی اور پینیبرعلیہ السلام پر درود و سلام کے بعد فرمایا۔ خداوند عالم نے لوگوں کو پیدا کیا جب کہ ان کی اطاعت ے بے نیاز تھا اور اُن کی نافرمانیوں سے آمان اور محفوظ تھا کیونکہ گنامگاروں کی نافرمانی اے کوئی ضرر نہیں پہنچا عتی اور فرمانبرداروں کی اطاعت اے کوئی فائدہ نہیں دے عق- ان کی روزی ان میں تقیم کر دی اور ہر آدی کو اس کی مناب جگہ پر برقرار كيا- متى ونيا مين ابل فضيلت بي- مفتكو مين سي- لباس بين مين ميانه رو-رات چنے میں متواضع۔ حرام کاموں سے آ تکھیں بد کر رکھی ہیں۔ جو علم

انسان کی جسمانی اور نفسیاتی بیاریوں اور ان سے سلامتی اور صحت میں تقوی بہت ہی زیادہ تا شیر کرتا ہے۔
حضرت علی علیہ السلام نے تقویٰ کے بارے میں فرمایا ہے کہ تقویٰ تمہارے جسموں کی بیاریوں کی دواء ہے اور تمہارے فاسد دلوں کی اصلاح کرتا ہے اور تمہارے نفوس کی کافتوں کو پاک کرتا ہے؟

فدا کے خوف نے ان کو اس تیر کی مائد کر دیا ہے کہ جے چھلا جائے اور لاغر اور کرور کر دیا ہے۔ انہیں دیکھنے والے گمان کرتے ہیں کہ وہ بہار ہیں جب کہ وہ بمار نہیں ہیں۔ کما جاتا ہے کہ دیوائے ہیں جب کہ وہ دیوائے نہیں ہیں بلکہ قیامت جیسی عظیم چیز میں فکر کرنے نے ان کو ایخ آپ سے بے خود کر دیا ہے۔

اپنی روح اور نفس کو اس گمان میں کہ وہ اطاعت میں کو تابی کر رہے ہیں متم کرتے اپنی روح اور نفس کو اس گمان میں کہ وہ اطاعت میں کو تابی کر رہے ہیں متم کرتے ہیں اور اپنے اعمال سے خوف اور ہراس میں ہوتے ہیں۔ جب ان میں سے کی کی تعریف کی جائے تو جو اس کے بارے میں کما گیا ہے اس سے ڈرتے ہیں اور کتے ہیں کہ ہم اپنے آپ کو دو سروں سے بمتر پچانے ہیں اور اللہ تعالی ہم سے زیادہ آگاہ اور باخر ہے۔ خدایا جو پچھ ہمارے بارے میں کما گیا ہے اس پر ہمارا مواخذہ نہ کرتا اور اس سے بالا تر قرار دے جو وہ گمان کرتے ہیں اوران گناہوں کو جو دو سرے نہیں جائے ہیں اوران گناہوں کو جو دو سرے نہیں جائے

اہل تقویٰ کی نشانی ہے ہے کہ تو اسے دینی معاملہ میں نری اور دور اندیش کے ساتھ قوی دیکھے گا اور یقین میں با ایمان اور مضبوط علم کے حصول میں حریص بردیاری میں وانشند مالدار ہوئے ہوئے۔ میانہ ردی' عبادت باخشوع اور فقر میں آبر و مند اور باوقار۔ پختیوں میں صبر کرنے والے۔ طال روزی کے عاصل کرنے میں کوشش کرنے والے۔ ہدایت کی طلب کرنے میں علا تمندی۔ طبع سے دور اور سخت جان۔ نیک کام والے۔ ہدایت کی طبح رات کے وقت شکرانہ اوا کرنے میں ہمت باندھتے کی باوجود خوف دوہ ہیں۔ رات کے وقت شکرانہ اوا کرنے میں ہمت باندھتے ہیں اور دن میں ذکر اور خدا کی یاد کو ایمیت دینے والے۔ رات کو اس ڈر سے کہ شاید غفلت برتی ہو خوف زدہ۔ دن کو اللہ تعالی کے فضل و کرم و رحمت کیوجہ سے خوشحال۔ آگر نفس نے کہ جے وہ پند نہیں کرتا ہختی برتی تو وہ بھی اس کے بدلے جے نفس پند آگر نفس نے کہ جے وہ پند نہیں کرتا ہختی برتی تو وہ بھی اس کے بدلے جے نفس پند کرتا ہے بجا نہیں لاتے۔ اس کا ربط اور علاقہ نیک کاموں سے ہوتا ہے اور فنا ہونے والی دنیاوی چیز کی طرف میلان نہیں رکھے۔ مخل اور بردباری کو عقرندی سے اور گفتار

انسیں فاکدہ دیا ہے اسے سنتے ہیں مصیبتوں اور گرفآریوں میں اس طرح ہوتے ہیں جس طرح آرام اور خوشی میں ہوتے ہیں۔ اگر موت ان کے لئے پہلے سے معین نہ کی جا چکی ہوتی تو ثواب کے شوق اور عماب کے خوف سے ایک لخطہ بھی ان کی جان ان ك بدن من قرار نه ياتى خدا ان كى نكاه من بت عظيم اور بزرگ ب اى لئے غير خدا ان کی نگاہ میں معمولی نظر آیا ہے۔ بہشت کی نبیت اس مخض کی ماند ہیں کہ جس نے بھت کو دیکھا ہے اور بھت کی نعمتوں سے بسرہ مند ہو رہاہے۔ اور جنم کی نبت اس مخص کی طرح ہیں کہ جس نے اے دیکھا ہے اور اس میں عذاب یا رہا ہے۔ ان کے ول محزون ہیں اور لوگ ان کے شرے امان میں ہیں۔ ان کے بدل لاغر اور ان کی ضروریات تھوڑی ہیں۔ ان کے لفس عفیف اور پاک میں۔ اس دیا میں تھوڑے دن صبر کرتے ہیں باکہ اس کے بعد بیشہ کے آرام اور خوشی میں جا پہنچیں اور یہ تجارت منفعت آور ہے جو ان کے بروردگار نے ان کے لئے فراہم کی ہے۔ دنیا ان کی طرف رخ کرتی ہے لین وہ اس کے قبول کرنے سے رو گروانی کرتے ہیں۔ ونیا انسیں اینا قیدی بنانا چاہتی ہے لیکن وہ اپنی جان خرید لیتے ہیں اور آزاد کرا لیتے ہیں۔ رات کے وقت نماز کے لئے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ قرآن کی آیات کو سوچ اور بچار ے برصة بیں۔ اس میں سوچے اور فكر كرنے سے اپنے آپ كو ممكين اور محزون بناتے ہی اور ای ولیے سے این درد کی دواء ڈھونڈتے ہیں جب ایس ایت کو برھتے ہیں کہ جس میں شوق والیا گیا ہو تو وہ امید وار ہو جاتے ہیں اور اس طرح شوق میں آتے ہیں کہ گویا جزا اور ثواب کو اپنی آمکھوں سے مشاہدہ کر رہے ہیں۔ اور جب ایک آیت کو برصتے ہیں کہ جس میں خوف اور ترس ہو تو ول کے کانوں سے اس کی طرف اس طرح توجہ كرتے ہيں كہ كويا دوزخ ميں رہے والوں كى اہ و زارى اور فرياد ان كے كانوں ميں سائى دے رہى ہے۔ ركوع كے لئے خم ہوتے ہيں اور تحدے كے لئے ائى پیٹائیوں اور جھیلیوں اور پاؤں اور زانون کو زین پر بچھا دیتے ہیں اپ نفس کی آزادی کو خدا سے تقاضا کرتے ہیں۔ جب دن ہو تا ہے تو برد بار دانا نیکو کار اور باتقوی ہیں۔

سے نہیں ہو تا۔

راوی کہنا ہے کہ جب امیر المومنین کی کلام اس جگہ پنجی تو حام نے ایک چیخ ماری اور بیوش ہو گیا۔ اور اپنی روح خالق روح کے سپرد کردی۔ آنخضرت نے فرایا میں اس طرح کی پیش آمد کیوجہ سے اس کے بارے میں خوف زوہ تھا۔ آپ نے اس کے بعد فرایا لائق افراد میں وعظ اس طرح کا اثر کرتے ہیں۔

and the state of t

となるからいないないとうできるというというと

WOOD AND COMMENT OF THE

ALL LAND TO SERVICE THE PROPERTY OF THE SERVICE

کو کردار کے ساتھ ملاتے ہے۔ اے دیکھے گاکہ اس کی خواہشات تھوڑی اور اس کی خواہشات تھوڑی اور اس کی خواک خطائیں بھی کم۔ ول خشوع کرنے والا اور نفس قناعت رکھنے والا۔ اس کی خوراک تھوڑی اور اس کے کام آسان اس کا دین محفوظ اور اس کی نفسانی خواہشات ختم ہو چکی ہیں اور اس کے ہیں اور اس کے ہیں اور اس کے میں اور اس کے میں اور اس کے شرے امن و امان میں ہیں اگر لوگوں میں غافل اور بے خبر نظر آ رہا ہو تو وہ اللہ تعالی کے ذکر کرنے والوں میں موجود ہوا تو وہ خفلت کرئے والوں میں موجود ہوا تو وہ خفلت کرئے والوں میں شار نہیں ہو گا۔

کلیاں دینے سے رمیز کرتا ہے زی سے بات کرتا ہے۔ برے کام اس ب نمیں ویکھے جاتے اور نیک کاموں میں ہر جگہ حاضر ہوتا ہے۔ خیرات اور نیکی کی طرف قدم بدهائے والا اور برائول سے بھاگ جانے والا ہوتا ہے۔ تختیوں میں باوقار اور مصیبتوں میں مبر کرنے والا آرام اور آسائش میں شکر گزار جو اس کے زدیک مغوض ہے اس پر ظلم نہیں کرتا۔ جس کو دوست رکھتا ہے اس کے لئے گناہ نہیں کرتا گواہوں کی گوائی دینے سے پہلے حق کا اقرار کر لیتا ہے۔ جے حفظ کر لیا ہے اسے ضائع نہیں كريا اور جو اسے بتلایا جائے اسے نہیں بھلا آل كى كو برے لقب سے نہیں بلا آل مسلیہ کو نقصان نہیں پہنچا آ۔ لوگول پر جب مصبتیں ٹوٹ پڑیں تو اس سے خوشی نہیں كرتا باطل كے رائے ميں قدم نيس ركھا اور حق سے خارج نيس ہوتا۔ اگر چپ رے تو جب رہے سے عملین نہیں ہو تا اگر نے تو شنے کی آواز بلند نہیں ہوتی اور اگر اس ر ظلم کیا جائے تو صرر آ ہے اگ اس کا انقام اس کے لئے لے لے۔ اس کا انس اس کی طرف سے سختی میں ہو آ ہے لیکن لوگوں کے نفس اس کی طرف سے آرام اور آسائش میں ہوتے ہیں آخروی کامول کے لئے اپنے نفس کو مختیول میں ڈالیا ہے اور لوگوں کو اپن جانب سے آرام اور آسائش پنجاتا ہے۔ اس کا کس سے دور ہو جانا زبر اور عفت کی وجہ سے ہوتا ہے اور کی سے نزدیک ہونا خوش ظفتی اور مریانی سے ہوتا ہے دور ہونا تکبراور خود خوابی کیوجہ سے نہیں ہوتا اور نزدیک ہونا مراور فریب

جس نے ذرا بحر برائی انجام دی ہوگی اے دیکھے گا۔ ٢٨٠

نیز فرمانا ہے کہ کتاب رکھی جائیگی مجرموں کو دیکھے گاکہ وہ اس سے جو ان کے نامہ اعلل میں جبت ہوئے کہ یہ جس نامہ اعمال میں جبت ہوئے کہ یہ کتاب ہے کہ جس نے تمام چیزوں کو جبت کر رکھا ہے اور کمی چھوٹے برے کام کو جبیں چھوڑا اپنے تمام اعمال کو حاضر شدہ دیکھیں گے تیرا خدا کمی پر ظلم نہیں کرتا۔ "

خدا فرما آئے۔ قیامت کے دن جس نے جو عمل خیر انجام دیا ہو گا حاضر دیکھے گا اور جن برے عمل کا ارتکاب کیا ہو گا اسے بھی حاضر پائیگا اور آرزو کرے گا کہ اس کے اور اس کے عمل کے درمیان بہت زیادہ فاصلہ ہوتا۔ کہ

خدا فرانا ہے کوئی بات زبان پر شیں لانا گر اس کے لکھنے کے لئے فرشتے کو حاضر اور نگاہ کرنے والا یائے گا۔ '' ''

اگر ہمارا یہ عقیدہ ہے کہ انسان کے تمام اعمال اور کردار حرکات اور گفتار یمال تک کہ افکار اور نظریات سوچ اور فکر لکھے جاتے ہیں تو پھر ہم کس طرح ان کے انجام ویٹے سے عافل رہ سکتے ہیں؟

فاستسيرساب

بہت زیادہ آیات اور روایات سے معلوم ہو آ ہے کہ قیامت کے دن بہت زیادہ وقت سے بھول کا حماب لیا جائےگا۔ بھروں کے تمام اعمال چھوٹے بوے کا حماب لیا جائےگا اور معمول سے معمولی کام سے بھی غفلت نہیں کی جائےگی جیسے خداوند عالم قرآن بیں فرما آ ہے کہ عدالت کے ترازو کو قیامت کے دن نصب کیا جائےگا اور کسی طرح ظلم نہیں کیا جائےگا اگر خرول کے دانہ کے ایک مشقال برابر عمل کیا ہوگا تو اسے بھی حماب میں لیا جائےگا اور خود ہم حماب لینے کے لئے کانی ہیں۔ یہ

نیز فرمانا ہے "جو کھ باطن اور اندر میں رکھتے ہو خواہ اسے ظاہر کو یا چھائے رکھو خدائم سے اس کابھی صاب لے گا۔ ۲۰۰

# نفس برکنٹرول کرنے اور اسے باک کرنے کا اہم سب مراقبت ہولکہ

اپنے آپ کو بنانے اور سنوارنے اور نفس کو پاک کرنے کا ایک اہم سبب نفس پر مراقبت اور توجہ رکھنا ہو آ ہے۔ جو انسان اپنی سعادت کے متعلق سوچنا اور فکر رکھنا ہو وہ برے اخلاق اور نفسانی بیاریوں سے غافل نہیں رہ سکنا بلکہ اسے ہر وقت اپنے نفس پر توجہ رکھنی چاہئے اور تمام اخلاق اور کردار ملکات اور افکار کو اپنے کنٹرول میں رکھنا چاہئے اور اس پر پوری نگاہ رکھے۔ ہم اس مطلب کو کئی ایک مطالب کے ضمن میں بیان کرتے ہیں۔

اعمال كاضبط كرنا اوركهنا

قرآن اور احادیث پیخبراور اہلبیت علیم السلام ہے معلوم ہو آ کہ انسان کے تمام اعلل حرکات گفتار سائس لیٹا افکار اور نظریات نیت تمام کے تمام نامہ اعمال میں منبط اور شبت کئے جاتے ہیں اور قیامت تک صاب دینے کے لئے باتی رہتے ہیں اور ہر ایک انسان قیامت کے دن اپنے ایجھے برے اعمال کی جزا اور سزا دیا جائے جیے خدا قرآن مجید میں فرما آ ہے کہ قیامت کے دن لوگ گروہ در گروہ خارج ہونے آکہ وہ اپنے اعمال کو دکھے لیں جس نے ایک ذرا بحر نیکی انجام دی ہوگی وہ اے دکھے گا اور

نیز خدا فرماتا ہے اعمال کا وزن کیا جاتا قیامت کے دن حق کے مطابق ہو گا جن کے اعمال کا پلزا بھاری ہو گا وہ نجات پائیں گے اور جن کے اعمال کا پلزا بلکا ہوگا تو انہوں نے اعمال کا پلزا بلکا ہوگا تو انہوں نے اپنے نفس کو نقصان پہنچایا ہے اس لئے کہ انہوں نے ہماری آیات پر ظلم کیا ہے ' قرآن مجید میں قیامت کو یوم الحساب کما گیا ہے اور خدا کو مربع الحساب یعنی بہت جلدی حماب لینے والا کما گیا ہے۔

آیات اور بہت زیادہ روایات کی رو سے ایک سخت مرحلہ جو تمام بندوں کے پیش لانے والا ہے وہ اعمال کا حملب و کتاب اور ان کا تولا جاتا ہے۔ انسان اپنی تمام عمر میں تھوڑے تھوڑے اعمال بجا لا تا ہے اور کئی دن کے بعد انہیں قراموش کر دیتا ہے حالانکہ معمولی سے معمولی کام بھی اس صفحہ بہتی سے نہیں مٹتے بلکہ تمام اس ونیا میں مثبت اور صبط ہو جاتے ہیں اور انسان کے ساتھ باتی رہ جاتے ہیں گرچہ انسان اس جہان میں بطور کلی ان سے عافل ہی کیوں نہ ہو چکا ہو۔ مرنے کے بعد جب اس کی چشم بصیرت روش ہوگی تو تمام کے تمام اعمال ایک جگہ اکشے مشاہدہ کرے گااس وقت اس سے جدا نہیں ہوئے۔ اس کے ساتھ موجود ہیں اور کی وقت اس سے جدا نہیں ہوئے۔

خداوند عالم قران میں فرما آئے کہ ہر آدمی قیامت کے دن صاب کے لئے محشر میں اس حالت میں آئے گا کہ ایک فرشتہ اے لئے آ رہا ہو گا اور وہ اس کے ہر نیک اور بدکا گواہ بھی ہو گا اے کما جائے گا کہ تو اس وا تعیت اور حقیقت سے عافل تھا لیکن آج تیری باطنی اکھ بینا اور روشن ہو گئی ہے۔ "

رسول خدا صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا ہے کہ قیامت کے دن خدا کا بندہ
ایک قدم نمیں اٹھائیگا گر اس سے چار چیزوں کا سوال کیا جائیگا۔ اس کی عمرے کہ کس
راستے میں خرچ کی ہے۔ اس کی جوائی سے کہ اسے کس راستے میں خرچ کیا ہے۔ اس
کے مال سے کہ کس طریقے سے کمایا اور کمال خرچ کیا ہے۔ اور ہم ا ہلیت کی دوستی
کے بارے میں سوال کیا جائیگا۔ ۲۸۲۳ "

ایک اور حدیث میں پغیرعلیہ السلام نے فرمایا ہے کہ بدے کو قیامت کے دن حلب کے لئے ماضر کریں گے۔ ہر ایک دن کے لئے کہ اس نے دنیا میں زندگی کی ہے۔ ہر دن رات کے ہر ساعت کے لئے چوبیں فزانے لائیں کے ایک فزینہ کو کھولیں کے جو نور اور مرور سے پر ہو گا۔ خدا کا بندہ اس کے دیکھنے سے اتا خوشحال ہو گاکہ اگر اس کی خوشحالی کو جمنمیوں کے درمیان تقتیم کیا جائے تو وہ کسی درو اور تکلیف کو محسوس شیں کریں گے یہ وہ ساعت ہو گی کہ جس میں وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں مشغول ہوا تھا۔ اس کے بعد ایک دوسرے خزینہ کو کھولیں گے کہ جو تاریک اور بریو وار وحشت آور ہو گا خدا کا بندہ اس کے دیکھنے سے اس طرح جزع اور فرع کرے گاکہ آگر اے بشتوں میں تقیم کیا جائے تو بشت کی تمام تعتیں ان کے لئے ناکوار ہو جائیں گی ہے وہ ساعت تھی کہ جس میں وہ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کر رہا تھا۔ اس کے بعد اس کے لئے تیرے خزانہ کو کھولیں گے کہ جو بالکل خالی ہو گا نہ اس ش خوش كرف والاعمل مو كا اور نه غم لاف والاعمل مو كابد وه ماعت ب كه جس مين خدا کا بندہ سویا ہوا تھا یا مباح کاموں میں مشغول ہوا تھا۔ خدا کا بندہ اس کے دیکھنے سے می عملین اور افسوس ناک ہو گا کیونکہ وہ اے دنیا میں اچھے کاموں سے پر کر سکتا تھا اور کا اور ستی کی وجہ سے اس نے ایا نہیں کیا تھا۔ ای لئے خداوند عالم قیامت ك بارك مين فرامات كد يوم التاغبن يعن خارك اور نقصان كا وانك قيامت ك ون بندول كا بطور دفت حساب ليا جائيًا اور انكا انجام معين كيا جائيًا تمام گذرے ہوئے اعل کا حاب لیا جائے گا۔ انسان کے اعضاء اور جوارح پیغیراور فرشتے یال تک زین کوائی دے گی بہت سخت حاب ہو گا اور اس پر انسان کا انجام

ویامت کے والی بردول کا بھور دفت حماب کیا جائیا اور الگا انجام سین کیا جائیا اور الگا انجام کی کیا جائیا مرا گذرے ہوئے افعال کا حماب لیا جائے گا۔ انسان کے اعضاء اور جوارح پینجبر اور فرقتے یمال تک زمین گواہی دے گی بہت سخت حماب ہو گا اور اس پر انسان کا انجام معین کیا جائے گا دل حماب کے ہونے کی وجہ سے دھڑک رہے ہوئے اور بدن اس سے لرزہ باندام ہوئے ایما خوف ہو گا کہ مائیں اپنے شیر خوار بچول کو بھول جائیں گی اور حاملہ عور تیں بچ سقط کر دیں گی تمام لوگ مضطرب ہوئے کہ ان کا انجام کیا ہو گا اور چینجبروں کیا ان کے حماب کا نتیجہ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی اور آزادی کا پروانہ ہو گا اور چینجبروں

رکھتا ہے اور جانتا ہے کہ تمام اعمال ضبط اور شبت ہو رہے ہیں اور قیامت کے دن بہت دقت سے انکا حماب لیا جائے گا اور ان کی اچھی یا بری بڑاء اور سزا دی جائیگی وہ کئی طرح اپنے اعمال اور کردار اور اخلاق سے لاپرواہ اور بے تخاوت نہیں ہو سکتا ہے؟ کیا وہ یہ نہ سوچ کہ دن اور رات ماہ اور سال اور اپنی عمر میں کیا کر رہا ہے؟ اور آخرت کے لے کونیا زاد راہ اور توشہ بھیج رہا ہے؟ ایمان کا لازمہ یہ ہے کہ ہم ای دنیا میں اپنے اعمال کا حماب کر لیں اور خوب خور اور فکر کریں کہ ہم نے ابھی تک کیا انجام دیا ہے اور کیا کر رہے ہیں؟ حماب کر لیں اور خوب غور اور فکر کریں کہ ہم نے ابھی تک کیا انجام دیا ہے اور کیا کر رہے ہیں؟ حماب کر لیں اور خوب غور اور فلر کریں کہ ہم نے ابھی تک کیا اور ہر مینے اور سال اپنی آمدن خرچ کا حماب کرتا ہے کہ کمیں اسے نقصان نہ ہو جائے اور اس کا سرمایہ ضائع نہ ہو جائے۔

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اس سے پہلے کہ تممارا قیامت کے دن درائی در

امام علی نقی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ وہ ہم میں سے نہیں ہے جو ہر روز اپنا حلب نہیں کرتا اگر اس نے نیک کام انجام دیے ہوں تو اللہ تعالی سے اور زیادہ کی توفق طلب کرے اور اگر برے کام انجام دیے ہوں تو استغفار اور توبہ کرے ""

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ 'جو اپنے آپ کا حساب کر لے وہ فائدہ میں ہو گا اور جو اپنے حساب سے عافل ہو گا وہ نقصان اٹھائیگا۔ جو اس دنیا میں ڈرے وہ قیامت کے دن امن میں ہو گا اور جو تھیجت حاصل کرے وہ آگاہ ہو جائیگا جو مخض ویکھے وہ سمجھے گا اور جو سمجھے گا وہ دانا اور عقلند ہو جائیگا۔

پیفیر آکرم نے جناب ابو ذر سے فرمایاً اُ اے ابو ذر اس سے پہلے کہ تیرا حماب قیامت میں لیا جائے تو اپنا حماب ای ونیا میں کرلے کیونکہ آج کا حماب آخرت کے حماب سے زیادہ آسمان ہے اپنے نفس کوقیامت کے دن وزن کئے جانے سے پہلے ای اور اولیاء خدا کے سامنے سرخروی اور بہشت میں بیشہ کی زندگی ہوگ۔ اللہ کے نیک بندوں کی ہسائیگی ہوگی یا اللہ تعالی کا غیظ اور غضب لوگوں کے درمیانی رسوائی اور دونے میں بیشہ کی زندگی ہوگی۔

دونرخ میں بیشہ کی زندگی ہوگی۔
اصاریث سے معلوم ہوتا ہے کہ بندوں کا حباب ایک جیسا نہیں ہوگا۔ بعض اضاریث سے معلوم ہوتا ہے کہ بندوں کا حباب ایک جیسا نہیں ہوگا۔ اسان انسانوں کا حباب بہت سخت اور مشکل اور طولانی ہوگا۔ دو سری بعض کا حباب اسان اور سادہ ہوگا۔ حباب مختلف مراحل میں لیا جائےگا۔ اور ہر مرحلہ اور موقف میں ایک چیز سے سوال کیا جائے گا سب سے زیادہ سخت مرحلہ اور موقف مظالم کا ہوگا اس مرحلہ میں چوکی طرح میں حقوق الناس اور ان پر ظلم اور جو رہے سوال کیا جائےگا اس مرحلہ میں چوکی طرح حباب لیا جائےگا اور ہر ایک انسان اپنا قرض دو سرے قرض خواہ کو ادا کرے گا۔ جائے سامت ہے کہ وہاں انسان کے پاس مال نہیں ہوگا کہ وہ قرض خواہوں کا قرض ادا کر سے کہ وہاں انسان کے پاس مال نہیں ہوگا کہ وہ قرض خواہوں کا قرض ادا کر مال کے عوض قرض خواہوں کو ادا کرے گا اور اگر اس کے پاس نکیاں نہ ہوئیں تو کر مال کے عوض قرض خواہوں کو ادا کرے گا اور اگر اس کے پاس نکیاں نہ ہوئیں تو قرض خواہوں کی برائیوں کو اس کے نام اعمال میں ڈال دیا جائےگا بسر صال وہ بہت سخت قرض خواہوں کی برائیوں کو اس کے نام اعمال میں ڈال دیا جائےگا بسر صال وہ بہت سخت ون ہوگا۔ خداوند عالم ہم تمام کی فریاد رسی فرائے۔ آئین۔

قیامت سے پہلے ایاصاب کریں

جو فخص قيامت حباب اوركتاب اور اعمال اور جزاء اور سزا كاعقيده اور ايمان

عتى.

خداوند عالم قران میں فرما آئے "عصر کی قتم کہ انسان نقصان اور خسارہ میں ہے گر وہ انسان جو ایمان لائیں اور نیک عمل بجا لائیں اور حق اور بروباری کی ایک دوسرے کو سفارش کریں کی "

امیر المومنین علیہ السلام فرماتے ہیں۔ کہ عاقل وہ ہے جو آج کے ون میں کل یعنی قیامت کی فکر کرے اور اس کہ لئے کہ جن قیامت کی فکر کرے اور اس کہ لئے کہ جس سے بھاگ جانا لینی موت سے ممکن نہیں ہے نیک اعمال انجام ویے " " کہ جس سے بھاگ جانا لینی موت سے ممکن نہیں ہے نیک اعمال انجام ویے " " کہ خضرت نے فرمایا ہے کہ"جو شخص اپنا حساب کرے تو وہ اپنے عیبوں کو سمجھ پاتا ہے اور گناہوں سے توبہ کرتا ہے اور اپنے عیبوں کی اصلاح کرتا ہے اور اپنے عیبوں کی اصلاح کرتا ہے اور اپنے عیبوں کی اصلاح کرتا ہے۔ "

## كس طرح صاب كري

نفس پر کنٹول کرنا سادہ اور آسان کام نہیں ہو آ بلکہ سوچ اور فکر اور سیاست بردیاری اور حتی ارادے کا مختاج ہو آ ہے۔ کیا نفس امارہ اتن آسانی سے رام اور مطبخ ہو سکتا ہے؟ کیا اتن سادگی سے فیطے اور حساب کے لئے حاضر ہو جا آ ہے؟ کیا اتن آسانی سے حساب دے دیتا ہے؟ امیر الموسنین علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اجم نے اپنے نفس کو اپنی تدبیر اور سیاست کے کنٹول میں نہ دیا تو اس نے اسے ضائع کر دیا ہے۔ " مضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جس مخص نے اپنے نفس کا فریب اور وحوکا دیتا مول لے لیا تو وہ اس کو ہلاکت میں ڈال دے گا۔ \*\* من شمس میں بیداری اور آگائی ہو تو خداوند عالم کی طرف سے اس کے لئے نگاہ بان معین کیا جائے ہے۔ " فنس کے مالک بو اور ندر عالم کی طرف سے اس کے لئے نگاہ بان معین کیا جائے ہے۔"

دنیا میں وزن کر لے اور ای وسلے سے اپنے آپ کو قیامت کے دن کے لئے کہ جی دن تو خدا کے سامنے جائے گا اور معمولی سے معمولی چیز اس ذات سے مخفی نہیں ہے آبادہ کر لے۔ آپ نے فرمایا اے آبادر انسان متی نہیں ہوتا گریہ کہ وہ اپنے نفس کا حساب اس سے بھی سخت جو ایک شریک وہ سرے شریک سے کرتا ہے کرے انسان کو خوب سوچنا چاہئے کہ کھانے والی پینے والی پیننے والی چیزیں کس رائے سے حاصل کر رہا ہے۔ کیا طال سے ہے یا جرام سے؟ اے ابادر جو مخفی اس کا پایند نہ ہو کہ مال کو کس طریقے سے حاصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من راہتے سے جنم طریقے سے حاصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من راہتے سے جنم واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من راہتے سے جنم واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من راہتے سے جنم واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من راہتے سے جنم واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من واصل کر رہا ہے خدا بھی ہواہ نہیں کرے گاکہ اسے من واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من واصل کر رہا ہے خدا بھی ہواہ نہیں کرے گاکہ اسے من واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے من واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے کی واصل کر رہا ہے خدا بھی پرواہ نہیں کرے گاکہ اسے کریا ہو کریا ہے کی واصل کر رہا ہے خدا بھی ہواہ نہیں کریا ہے خواب کی والے کیا کہ کریا ہو کریا ہوں کی کریا ہے کریا ہو کریا ہو کیا کہ کریا ہو کریا ہوں کریا ہے کریا ہو کریا ہو کریا ہو کریا ہو کہ کریا ہو کریا ہے کریا ہو کریا

اہام زین العابدین علیہ السلام نے فرمایا ہے اے آدم کی اولاد تو بیشہ خیرو خوبی پہ ہو گا جب تک اپنے نفس میں وعظ کرنے والا رکھے رہے گا اور اپنے نفس کے حساب کرتے رہنے کا پابند رہے گا اور اللہ کا خوف تیرا ظاہر ہو اور محزون ہوتا تیرا باطن ہو۔ اے آدم کا فرزند تو مر جائیگا اور قیامت کے دن اٹھایا جائیگا اور اللہ تعالی اور اللہ کے عدل کے ترازو کے مامنے حساب کے لئے حاضر ہو گا للذا قیامت کے دن حساب ویے کے لئے آمادہ ہو جاؤ۔

انسان اس جمان میں تاجر کی طرح ہے اس کا سرمایہ اس کی محدود عمر ہے لیمی دن اور رات ہفتے اور میلنے اور سال۔ یہ عمر کا سرمایہ ہو نہ ہو خرچ ہو کر رہے گا۔
اور آہت آہت موت کے نزدیک ہو جائیگا جوانی برحائے میں طاقت کمزوری میں اور محت و سلامتی بیاری میں تبدیل ہو جائیگا آگر انسان نے عمر کو نیک کامول میں خرچ کیا اور آخرت کے لئے توشہ اور زاہ راہ بھیجا تو اس نے نقصان اور ضرر نہیں کیا کیونکہ اس نے اپنے لئے ستقبل سعاد تمند اور اچھا فراہم کر لیا لیکن اگر اس نے عمر کے گران قدر سرمایہ جوانی اور اپنی سلامتی کو ضائع کیا اور اس کے مقابلے میں آخرت کے گران قدر سرمایہ جوانی اور اپنی سلامتی کو ضائع کیا اور اس کے مقابلے میں آخرت کے گئیف اور آلودہ کیا تو اس نے انتا برا نقصان اٹھایا ہے کہ جس کی تلائی نہیں کی جا گئیف اور آلودہ کیا تو اس نے اتنا برا نقصان اٹھایا ہے کہ جس کی تلائی نہیں کی جا

الیخ کنرول مین رکو نیس کے حساب کو تین مرحلوں میں انجام دیا جائے تاکہ تدریجا" دہ اس کی عادت کرے اور مطیع ہو جائے۔ ۱۔ مشارطرا ورعمد لین

نفس کے حماب کو اس طرح شروع کریں دن کی پہلی گھڑی میں ہر روز کے کاموں کے انجام دینے سے پہلے ایک وقت مشارطہ کے لئے معین کرلیں مثال کے طور پر صبح کی نماز کے بعد ایک گوشہ میں بیٹے جائیں اور اپنے آپ سے گفتگو کریں اور یوں کمیں۔ ابھی میں زندہ ہوں لیکن یہ معلوم نہیں کہ کب تک زندہ رہوں گا شاید ایک گفت یا اس سے کم اور زیادہ زندہ رہونگا۔ عمر کا گذرا ہوا وقت ضائع ہو گیا ہے لیکن عمر کا باقی وقت ابھی میرے پاس موجود ہے اور یمی میرا سمایہ بن سکتا ہے بقیہ عمر کے بر وقت میں آخرت کے لئے زاو راہ میا کر سکتاہوں ور اگر ابھی میری موت آئی اور حضرت عزرائیل علیہ السلام میری جان قبض کرنے کے لئے آگئے تو ان سے کتنی خوابش اور تمناکر آگ ایک دن یا ایک گھڑی اور میری عمر میں زیادہ کیا جائے؟

اے بچارے نفس آگر تو ای حالت میں ہو اور تیری یہ تمنا اور خواہش پوری کر دی جائے اور دوبارہ مجھے دنیا میں لٹا دیا گیا تو سوچ کہ توکیا کرے گا؟ اے نفس اپنے آپ اور میرے اور رحم کر اور ان گھڑیوں کو بے فائدہ ضائع نہ کر ستی نہ کر کہ قیامت کے دن پشیان ہو گا۔

لیکن اس دن پشیانی اور حرت کوئی فائدہ نہیں دے گ۔ اے نفس تیری عمر کی ہرگر گھڑی کے لئے خداوند عالم نے ایک خزانہ برقرار کر رکھا ہے کہ اس میں تیرے اچھے اور برے عمل محفوظ کئے جاتے ہیں اور تو ان کا نتیجہ اور انجام قیامت کو دیکھے گا اے نفس کو شش کر کہ ان خزانوں کو نیک اعمال سے پر کر دے اور متوجہ رہ کر ان خزانوں کو گناہ اور نافرمانی سے پر نہ کرے۔ ای طرح اپنے جم کے ہر ہر عضوء کو مخاطب کر کے ان سے عمد اور پیان لیں کہ وہ گناہ کا ارتکاب نہ کریں مثلا " زبان سے کمیں

جھوٹ نیبت ' چھوں گواہی ہے ہوئی ' گالیاں ' بیودہ گفتگو توہین ' ذیل کرنا' اپنی تعریف کرنا گوائی جھڑا' جھوٹی گواہی ہے سب برے اظال اور اللہ کی طرف ہے حرام کے گئے ہیں اور انسان کی اخروی زندگی کو جاہ کردینے والے ہیں اے زبان ہیں تجھے اجازت نہیں وہا کہ تو ان کو بجا لائے اے زبان اپنے اور میرے اوپر رخم کر اور نافرانی ہے ہاتھ اٹھا لے کیونکہ تیرے سب کے ہوئے اعمال کو خزانہ اور وفتر میں لکھا جا آئے اور قیامت کے دن ان کا جھے جواب ویناہو گا۔ اس ذریعے سے زبان سے وعدہ لیں کہ وہ گناہ کا ارتکاب نہ کرے۔ اس کے بعد اسے وہ نیک اعمال جو زبان بجا لا کتی ہے۔ ہتلائے جائیں اور اس مجور کریں کہ وہ ان کو سارے دن میں بجا لائے شان کو سارے دن میں بجا لائے شان سے کہیں کہ تو فلان ذکر اور کام سے اپنے اعمال کے دفتر اور خزائے کو نور اور سے سرور سے پر کر دے اور آخرت کے جمال میں اس کا نتیجہ حاصل کر اور اس سے خفلت نہ کر کہ پشیان ہو جائیگی۔ اس طرح سے یہ ہر ایک عضو سے گفتگو کرے اور عدہ لے کہ گناہوں کا ارتکاب نہ کریں اور نیک اعمال انجام دیں۔

حضرت الم جعفر صادق عليہ السلام نے اپنے والد بزرگوار سے نقل كيا ہے كہ اللہ في نے فرمايا كہ جب رات ہوتى ہے تو رات اس طرح كى آواز ديتى ہے كہ جے سوائے جن اور انسان كے تمام موجودات اس كى آواز كو سنتے ہيں وہ آواز يوں ديتى ہے۔ اے آدم كے فرزند ميں نئ مخلوق ہوں جو كام مجھ ميں انجام ديئے جاتے ہيں۔ ميں اس كى گوائى دوئى جھ سے فائدہ اٹھاؤ ميں سورج نكلنے كے بعد پھر اس دنيا ميں نميں آوگى تو پھر مجھ سے اپني نيكيوں ميں اضافہ نميں كر سكے گا اور نہ ہى اپنے گناہوں سے توب كر سكے گا اور نہ ہى اپنے گناہوں سے توب كر سكے گا اور جب رات چلى جاتى ہے اور دن نكل آتا ہے تو دن بھى اس طرح كى آواز دیتا ہے۔

مكن ہے كہ نفس امارہ اور شيطان جميں يہ كے كہ تو اس فتم كے پروگرام پر تو عمل نہيں كر سكا مكران قود اور حدود كے ہوتے ہوئے زندگى كى جا كتى ہے؟ كيا ہر روز ايك كرى اس طرح كے حاب كے لئے معين كى جا كتى ہے؟ نفس امارہ اور شطن

ایے آپ کو ذات الی کے سامنے حاضر دیکھتا ہے کمی کام کو بغیر سوچ سمجھے انجام نہیں دیتا آگر کوئی گناہ یا نافرمانی اس کے سامنے آئے تو فورا" اسے اللہ اور قیامت کے حماب و کتاب کی یاد آ جاتی ہے اور وہ اے چھوڑ رہتا ہے اپنے کئے ہوئے عمد اور پان کو میں جملانا ای ذریع سے این نفس کو بیشہ این ملیت اور کنرول میں رکھتا ہے اور اینے نفس کو برائیوں اور ٹاپاکیوں سے روکے رکھتا ہے ایبا کرنا نفس کو پاک کرنے کا ایک بھترین وسیلہ ہے اس کے علاوہ جو انسان مراقبت رکھتا ہے وہ تمام ون واجبات اور متجات کی یاد میں رہتا ہے اور نیک کام اور خیرات کے بجا لانے میں مشغول رہتا ہے اور کوشش کرتا ہے کہ نماز کو نضیات کے وقت میں خضوع اور خشوع اور حضور قلب ے اس طرح بجالائے کہ گویا اس کے عمر کی آخری نماذ ہے۔ ہر عالت اور ہر کام میں الله كى ياديس مو آ ب فارغ وقت بيوده اور لغويات من نين كافا اور آخرت كے لئے ان اوقات سے فاکرہ اٹھا آ ہے وقت کی قدر کو پھانتاہے اور ہر فرصت سے اینے نفس كے كام كرنے ميں سعى اور كوشش كرتا ہے اور جتنى طاقت ركھتا سے متجبات كے بجا لائے میں بھی کوشش کرتا ہے کتا ہی اچھا ہے کہ انسان بعض اھم مستحب بالك كى عادت والے اللہ تعالى كا ذكر اور اس كى ياد تو انسان كے لئے ہر حالت میں مکن ہوا کرتی ہے۔ سب سے مہم یہ ہے کہ انسان اینے روز مرہ کے تمام کامول کو قصد قرت اور اخلاص سے عبادت اور سرو سلوک الی اللہ کے لئے قرار دے دے یمال تک که خورد و نوش اور کب کار اور سونا اور جاگنا نکاح اور ازدواج اور باقی تمام مباح کاموں کو نیت اور افلاص کے ساتھ عبادت کی جزو بنا سکتا ہے۔ کاروبار آگر طال روزی کمانے اور مخلوق خدا کی خدمت کی نیت سے ہو تو پھریہ بھی عبادت ہے۔ اس طرح کھانا بینا اٹھنا بیصنا سونا اور جاگنا اگر زندہ رہنے اور اللہ کی بندگی کے لئے قرار دے تو یہ بھی عبادت ہیں۔ اللہ کے مخصوص بندے ای طرح تھے اور ہیں۔ ٣- اعمال كاحساب

تیرا مرحلہ این ہر روز کے اعمال کا حاب کرنا ہے ضروری ہے انسان دن میں

اس طرح کے وسوے سے ہمیں فریب دیا جاہتا ہے اور ہمیں حتی ارادہ سے روکنا چاہتا ہے۔ ضروری ہے کہ اس کے مقابلے کے لئے وُٹ جانا جائے اور اے کمیں کہ اس طرح کا پروگرام پوری طرح سے قابل عمل ہے اور سے روزمرہ کی زندگی سے کوئی مناقات میں رکھتا اور چونکہ سے میرے نفس کے پاک کرنے اور اخروی سعادت کے لتے ضروری ہے اندا مجھے یہ انجام دینا ہو گا اور انا مشکل بھی نہیں ہے۔ تو اے انس ارادہ کر لے اور عزم کر لے یہ کام آسان ہو جائے اور اگر ابتداء میں کچھ مشکل ہو تو آبت آبت عمل کرنے سے آسان ہو جانگا۔

جب انسان این نس سے مشارط یعنی عمد لے کھے تو پھراس کے بعد اس عدير عمل كرنے كا مرحلہ آتا ہے كہ جے مراقبت كما جاتا ہے الذا تمام دن ميں تمام حالات میں اینے نفس کی مراقبت اور محافظت کرتے رہیں کہ وہ وعدہ اور عمد جو کر رکھا ہے اس پر عمل کریں۔ انسان کو تمام حالات میں بیدار اور موا نعب رہنا چاہے اور خدا کو بیشہ حاضر اور ناظر جانے اور کئے ہوئے وعدے کو یاد رکھے کہ اگر اس نے ایک لحظہ بھی غفلت کی تو ممکن ہے کہ تیمن اور نفس امارہ اس کے ارادے میں رختہ اندازی كرے اور كئے وعدہ ير عمل كرنے سے روك دے اميرالومنين عليہ السلام نے فرمايا ہے کہ عاقل وہ ہے جو ہمیشہ نفس کے ساتھ جہاد میں مشغول رہے اور اس کی اصلاح کی كوشش كريار إ اور اس ذريع اے اسخ مكيت ميں قرار دے مقلند انسان نفس كو ونیا اور جو کھے دنیا میں ہے مشغول رکھنے سے پر بیز کرنے والا ہو تا ہے۔"

حضرت على عليه السلام نے فرمايا ہے كہ نفس پر اعتماد كرنا اور نفس سے خوش بين ہونا شیطن کے لئے بمترین موقع فراہم کرتا ہے۔ نیز آمخضرت صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جو محض نفس کے اندر سے روکنے والا رکھتا ہو تو خداوند عالم کی طرف ے بھی اسکے لئے محافظت کرنے والا معین کیا جاتا ہے۔"

جو انسان اینے نفس کا مراقب ہے وہ جیشہ بیدار اور خداکی یاد میں ہو آ ہے وہ

۲-مرافیت

اگر اس نے حرام مال کھایا ہے یا کسی دوسری نافرمانی کو بجا لایا ہے تو اس کے عوض کھے مال خدا کی راہ میں دے دے یا ایک دن یا کئی دن روزہ رکھ لے۔ تھوڑے دنوں کے لئے لذیر غذا یا محندا' یانی' پینا' چھوڑ دے' یا دوسرے لذائذ کہ جے نفس جاہتا ہے اس ك بجالاتے سے ایک جائے یا تھوڑے سے وقت كے لئے سورج كى كرى ميں كمرا ہو جائے بسرحال نفس امارہ کے سامنے سنتی اور کمزوری نہ دکھلائے ورنہ وہ مسلط ہو جائے گا اور انسان کو ہلاکت کی وادی میں جا چھنکے گا اور اگر تم اس کے سامنے سختی اور مقابلہ کے ساتھ پیش آئے تو وہ تیرا مطبع اور فرمانبروار ہو جائے اگر کسی وقت میں نہ کوئی اچھا کام انجام ریا ہو اور نہ کسی گناہ کا ارتکاب کیا ہو تو پھر بھی نفس کو سرزنش اور لمامت كے اور اسے كے كدكى طرح تم في عمر ك مرمايد كو ضائع كيا ہے؟ تو اس وقت نیک عمل بجا لاسکتا تھا اور آخرت کے لئے زاد راہ حاصل کر سکتا تھا کیوں نہیں ایا کیا اے بد بخت نقصان اٹھانے والے کیوں الی گران قدر فرصت کو ہاتھ سے جانے وا ے۔ اس دن جس دن پشمانی اور حست فائدہ مندنہ ہوگی پشمان ہو گا۔ اس طریقے ے بوری دقت بھے ایک شریک دو مرے شریک سے کرتا ہے این دان رات کے کامول کو مورد دقت اور موافذہ قرار دے اگر ہو سکے تو اینے ان تمام کے فتائج کو کی كالى من الله كـ بر مال نفس ك ياك و ياكيزه بنائے كے لئے مراقب اور حاب ایک بہت ضروری اور فائدہ مندکام شار ہوتا ہے جو مخض بھی سعادت کا طالب ہے اے اس کو اہمت ری جائے گرچہ سے کام ابتداء میں مشکل نظر آباہے لین اگر ارادہ اور پائیدداری کر لے تو سے جلدی آسان اور سل مو جائے اور نفس امارہ کنرول اور زمیر نظر ہو جائے اللہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ میں ممہی عظمندول كا عقلند اور احقول كا حق نه بتلاؤل؟ عرض كيا كيا يا رسول الله - فراي - آب ك فرمایا سب سے عقلند انسان وہ ہے جو اپنے نفس کا حماب کرے اور مرتے کے بعد کے لتے نیک عمل بجالائے اور سب سے احمق وہ ہے کہ جو خواہشات نفس کی پروی کرے اور دور دراز خواہشوں میں مرکرم ہے۔ اس آدی نے عرض کی۔ یا رسول اللہ - کہ

ایک وقت اینے سارے ون کے اعمال کے حماب کرنے کے لئے معین کرلے اور کتا عی اجھا ہے کہ یہ وقت رات کے سوئے کے وقت ہو جب کہ انسان تمام دن کے کاموں سے فارغ ہو جاتا ہے اس وقت تنائی میں بیٹھ جائے اور خوب فکر کرے کہ آج مارا دن اس نے کیا کیا ہے تر تیب سے دن کی پہلی گھڑی سے شروع کرے اور آخر غروب تک ایک ایک چیز کا دقیق حمل کرے جس وقت میں اچھے کامول اور عبادت میں مشغول رہا ہے تو خداوند عالم کا اس کی توثق دینے بر شکریے اوا کرے اور ارادہ کر لے کہ اے بجا لا آ رہے گا۔ اور جس وقت میں گناہ اور معیمت کا ارتکاب کیا ہے تو اب نفس کو مرزنش کے اور نفس سے کے کہ اے بربخت اور متی تونے کیا کیا ہے؟ كيوں تو نے اين نامہ اعمال كو كناه سے ساہ كيا ہے؟ قيامت ك ون خدا كاكيا جواب دے گا؟ خدا کے آخرت میں وروناک عذاب سے کیا کرے گا؟ خدانے مجھے عر اور صحت اور سلامتی اور موقع ویا تھا ماکہ آخرت کے لئے زاد راہ میا کرے تو اس نے اس کے عوض این نامہ اعمال کو گناہ سے پر کرویا ہے۔ کیا یہ احمال نہیں وہاتھا کہ اس وقت تیری موت آ پنج ؟ تو اس صورت میں کیا کرتا؟ اے بے حیا نفس۔ کیول تو فے فداہے شرم نہیں گی؟

اے جھوٹے اور منافق۔ تو تو خدا اور قیامت پر ایمان رکھنے کا ادعا کرتا تھا کیوں تو کردار میں ایبا نہیں ہوتا۔ پھر اس وقت توبہ کرے اور ارادہ کر لے کہ پھر اس طرح کے گناہ کا ارتکاب نہیں کرے گا اور گزرے ہوئے گناہوں کا تدارک کرے گا۔

امیر المومنین علیہ السلام نے فرایا ہے کہ جو فخص اپنے نفس کو گناہوں اور عبوب پر سرزنش کرے تو وہ گناہوں کے ارتکاب سے پر بیز کرلے گا۔،،،
اگر انسان محسوس کرے کہ نفس سرکش اور نافرمانی کر رہا ہے اور گناہ کے ترک کرنے اور توبہ کرنے پر حاضر نہیں ہو رہا تو پھر انسان کو بھی نفس کا مقابلہ کرنا چاہئے اور اس پر سختی سے پیش آنا چاہئے اس صورت میں ایک مناسب کام کو وسیلہ بنائے مثلاً

mon 1 , 1 h

وقت اپ نفس كے حاب لينے كے لئے مخف كر لے اور ايك وقت ان چزول ميں غور كرنے كے لئے جو خداوند عالم نے اے عالمت كى بين مخصوص كر دے۔ "

امير المومنين عليه السلام نے فرمايا ہے كا اپ نفس سے اس كے كوار اور اعلام كے بارے ميں حساب لياكو اس سے واجبات كے اداكرنے كا مطالبه كو اور اس سے واجبات كے اداكرنے كا مطالبه كو اور اس سے واجو كہ اس ونيا فائی سے استفادہ كرے اور آخرت كے لئے زاد راہ اور توشه بيجے اور اس سفر كے لئے قبل اس كے كہ اس كے لئے اٹھائے جاد المادہ ہو جاؤ۔ "

نیز حضرت علی علیہ السلام نے فرایا کہ انسان کے لئے کتنا ضروری ہے کہ ایک وقت اپنے لئے معین کرلے جب کہ تمام کاموں سے فارغ ہو چکا ہو۔ اس میں اپنے فنس کا حب کرے اور سوچ کہ گذرے ہوئے دن اور رات میں کونے ایجھے اور فاکدہ مند کام انجام دیے ہیں اور کونے برے نقصان دینے والوں کاموں کو بجا المیا ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرایا ہے کہ اپنے نفس سے جماد کر اور اس سے ایک شریک کے مائی حب کتاب لے اور ایک قرض خواہ کی طرح اس سے حقوق اللی کے اوا کرنے کا مطالبہ کرے کیونکہ سب سے زیادہ سعاد تمند انسان وہ ہے کہ جو اپنے کہ کا کے آمادہ آبو۔ "

علی علیہ السلام نے فرمایا کہ انہو فخص اپنے نفس کا صاب کرے تو وہ اپنے عیبول سے آگاہ ہو جاتا ہے اور اپنے اور اپنے عیبول سے آگاہ ہو جاتا ہے اور اپنے گناہوں کو جان جاتا ہے اور ان سے توبہ کرتا ہے اور اپنے عیبوں کی اصلاح کرتا ہے۔ "

الم جعفر صادق عليه الملام نے فرمایا ہے کہ اس سے پہلے کہ قیامت کے دن تمہارا حماب لیا جائے تم اس دنیا میں اپنا حماب خود کر لو کیونکہ قیامت کے دن پچاس مقالت پر بندوں کا حماب لیا جائے اور ہر ایک مقام میں ہزار سال تک اس کا حماب لیا جاتا رہے گا۔ آپ نے اس کے بعد یہ آیت پڑھی وہ دن کہ جس کی مقدار پچاس ہزار سال ہوگی۔ آپ نے اس کے بعد یہ آیت پڑھی وہ دن کہ جس کی مقدار پچاس ہزار سال ہوگی۔ آپ

انان کس طرح ایے نفس کا حاب کرے؟ اپ نے فرمایا جب دن ختم ہو جائے اور رات ہو جائے تو ایے نش کی طرف رجوع کرے اور اے کے اے نفس آج کا دن بھی چلا گیا اور یہ پھر لوث کے نہیں آئے خدادند عالم جھے سے اس دن کے بارے میں سوال کرے گاکہ اس دن کو کن چزوں میں گذرا ہے اور کونیا عمل انجام دیا ہے؟ کیا الله كا ذكر اور اس كى ياد كى ہے؟ كياكى مومن بھائى كا حق اواكيا ہے؟ كياكى مومن بھائی کاغم دور کیا ہے؟ کیا اس کی فیر حاضری میں اس کے اہل د حیال کی مرب تی کی ہے؟ كيا اس كے مرجائے كے بعد اس كے الل وعيال كے بارے ميں اس كاحق اداكيا ہے؟ کیا کی مومن بھائی کی فیبت سے وفاع کیا ہے؟ کیا کی مطلن کی مدد کی ہے؟ آج کے دن کیا کیا ہے۔ اس دن جو چھ انجام دیا ہوا ایک ایک کو یاد کرے آگر وہ دیکھے کہ اس نے نیک کام انجام دیے ہیں تو خداوند عالم کا اس تعت اور توفیق پر شکریہ اوا كرے اور آگر ديكھے كہ اس نے گناہ كا ارتكاب كيا ہے اور نافرمانى بجا لايا ہے تو توب كے اور ارادہ كر لے كہ اس كے بعد كنابوں كا ارتكاب نيس كرے كال اور پيغيراور اس کی آل پر درود بھیج کرایے نفس کی کافتوں کو اس سے دور کرے اور امیرالمومنین علیہ السلام کی ولایت اور بیت کو اینے لفس کے سامنے پیش کرے اور آپ کے وشنول پر لعنت عصب اگر اس نے ایا کر لیا تو خدا اس سے کے گاکہ" میں تم سے قیامت کے ون حاب لینے سے مختی نہیں کو نگا کیونکہ تو میرے اولیاء کیاتھ محبت رکھاتھا اور ان کے وشمنوں سے وشمنی رکھا تھا۔

الم موی کاظم علیہ السلام نے فرایا ہے کہ اوہ ہم میں سے نہیں ہے جو اپنے انس کا ہر روز حماب نہیں کرتا آگر وہ اجھے کام انجام دے تو خداوند عالم سے نیاوہ توفیق دینے کو طلب کرے اور آگر نافرانی اور معصیت کا ارتکاب کیا ہو تو استغفا اور توبہ کرے اور آگر نافرانی اور معصیت کا ارتکاب کیا ہو تو استغفا اور توبہ کرے این کا کہ کیا ہو تو استغفا اور توبہ کرے کا کہ کیا ہو تو استغفا اور توبہ کرے کیا ہو تو استغفا اور توبہ کرے کا کہ کیا ہو تو استغفا اور توبہ کرے کیا ہو تو استغفا اور توبہ کے کہ کیا ہو تو استغفا اور توبہ کی کے کیا ہو تو استغفا اور توبہ کی کیا ہو تو استغفا اور توبہ کی کا کہ کیا ہو تو استغفا اور توبہ کی کیا ہو تو استغفا اور توبہ کیا ہو تو استغفا اور توبہ کی کیا ہو تو استغفا اور توبہ کیا ہو تو استغفا اور توبہ کی کیا ہو تو استخفا اور توبہ کی کیا ہو تو استغفا کی کیا ہو تو استغفا کیا ہو تو استغفا کی کیا ہو تو کی کیا ہو تو کیا ہو کیا ہو کیا ہو تو کیا ہو تو کیا ہو تو کیا ہو کیا ہو کیا ہو کیا ہو

پنیبر علیہ السلام نے ابو ذر سے فرمایا کہ عقمند انسان کو اپنا وقت تقیم کرنا چاہئے ایک وقت خداوند عالم کے ساتھ مناجات کرنے کے لئے مخصوص کرے۔ اور ایک کے اعمال نامہ کو کھولا ہوا ہے اور اپنے اعمال کے حساب کر لینے سے فارغ ہو چکے ہیں یہاں تک کہ ہر چھوٹے برے کاموں سے کہ جن کا انہیں تھم دیا گیا ہے اور ان کے بجا لاتے ہیں انہوں نے کو تاہی برتی ہے یا جن سے انہیں روکا گیا ہے اور انہوں نے اس کا ارتکاب کریا ہے ان تمام کی ذمہ داری اپنی گردن پر ڈال دیتے ہیں اور اپنے آپ کو ان کے بجا لانے اور اطاعت کرتے ہیں کزور دیکھتے ہیں اور ڈار زار گریہ و بکاء کرتے ہیں اور گریہ اور بکاء سے اللہ کی بارگاہ میں اپنی پشیائی کا اظہار کرتے ہیں۔ ان کو تم ہوایت کرتے والا اور اندھروں کے چراغ پاؤ گے کہ جن کے اردگرو ملا کہ نے گھرا ہوا ہو اللہ تعالیٰ کی مرمانی ان پر نازل ہو چکی ہے۔ آسان کے دروازے ان کے لئے محرم اور کرم جگہ طاخر کی جا چکی ہے۔

THE THE PERSON WILLIAM TO SELECT THE PARTY OF THE PARTY O

- REALITABLE CHARLES AS A COLOR OF THE COLOR

THE STANDARD SERVICE SERVICE SERVICES

MARKED WATER OF THE WATER OF THE

نفس پر اعتاد نہ کرے اور اس کی بات خوش عقیدہ نہ ہو کیونکہ نفس بہت ہی مکار اور امارہ سو ہے۔ سینکڑوں خلے بہانے سے اچھے کام کو برا اور برے کو اچھا ظاہر کرتا ہے۔ انسان کو اپنے بارے اپنی ذمہ داری کو نہیں سوچنے دیتا ناکہ انسان اس پر عمل پیرا ہو سکے۔ گناہ ک ارتکاب اور عبادت کے ترک کرنے کی کوئی نہ کوئی قوجیہ کرے گا۔ گاہوں کو فراموشی میں ڈال وے گا اور معمولی بتلائے گا۔ چھوٹی عبادت کو بہت برنا ظاہر کرے گا اور انسان کو مفرور کر وے گا۔ موت اور قیامت کو جملا وے گا اور دور دراز امیدوں کو قوی قرار وے گا۔ حساب کرنے کو سخت اور عمل نہ کئے جانے والی چیز بلکہ غیر ضروری ظاہر کر وے گا اس لئے انسان کو اپنے نفس کی بارے میں برگمانی مرکھتے ہوئے اس کا حساب کرنا چائے دیں بہت وقت کرنی چاہئے اور نفس اور بیرا پھیری کی طرف کان نہیں دھرنے چائیں۔

امیرالمومنین علیہ السلام نے فرایا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی یاد کے لئے کچھ لوگ ہیں کہ جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے ذکر کو دنیا کے عوض قرار دے رکھا ہے الندا ان کو کاروبار اللہ تعالیٰ کے ذکر سے نہیں روکتا۔ اپنی ذندگی کو اللہ تعالیٰ کے ذکر کے ساتھ گزارتے ہیں۔ گزاہوں کے بارے قرآن کی آیات اور احادیث عافل انسانوں کو ساتے ہیں اور عمل اور افساف کرنے کا حکم دیتے ہیں اور خود بھی اس پر عمل کرتے ہیں۔ محرات سے روکتے ہیں اور خود بھی اس پر عمل کرتے ہیں۔ محرات سے روکتے ہیں اور انساف کرنے کی ان سے رکتے ہیں گویا کہ انہوں نے دنیا کو دیکھ لیا ہے اور اور آخرت میں پنچ چے ہیں۔ انہوں نے اس دنیا کے علاوہ اور دنیا کو دیکھ لیا ہے اور اس کے بارے میں جو وعدے دیئے گئے ہیں گویا ان کے سامنے صحیح موجود ہو چکے ہیں۔ وزیا والوں کے لئے غیبی پردے اس طرح ہٹا دیتے ہیں کہ گویا وہ الی چیزوں کو دیکھ رہے ہوں کہ جن کو دنیا والے نہیں دیکھ رہے ہوتے اور الی چیزوں کو من رہے ہیں کہ جنوں کو من رہے ہیں کہ جنوں کو دنیا والے نہیں من رہے۔ اگر تو ان کے مقالت عالیہ اور ان کی مجاس کے بیا مور نے اپنی عقل کے سامنے مجسم کرے تو گویا وہ یوں نظر آئیں گے کہ انہوں نے اپنے روز اپنی عقل کے سامنے مجسم کرے تو گویا وہ یوں نظر آئیں گے کہ انہوں نے اپنے روز اپنی عقل کے سامنے مجسم کرے تو گویا وہ یوں نظر آئیں گے کہ انہوں نے اپنے روز اپنی عقل کے سامنے مجسم کرے تو گویا وہ یوں نظر آئیں گے کہ انہوں نے اپنے روز

نیز خدا فرما آ ہے کہ جب مومن تیرے پاس آئیں تو ان سے کہ دے کہ تم پر سلام ہو۔ خدا نے اپ اوپر رحمت اور مرمانی لازم قرار دے دی ہے۔ تم میں سے جس فے جمالت کی وجہ سے برے کام انجام دیے ہیں اور توبہ کرلیں اور خدا کی طرف پلٹ آئیں اور اصلاح کرلیں تویقینا "خدا بخشے والا مربان آئے۔ "

## تو به کی ضرورت

مکان نمیں کیا جا سکا کہ گناگاروں کے لئے توبہ کرنے سے کوئی اور چیز لازی اور ضروری موجو مخص خدا تغیر قیامت اواب عقاب حساب کتاب بهشت دوزخ پر ایمان رکھتا ہو وہ توبہ کے ضروری اور فوری ہونے میں شک و تردید نمیں کر سکا۔ ہم جو اپنے نقس سے مطلع ہیں اور اپنے گناہوں کو جانتے ہیں تو پھر توبہ کرتے ے کوں غفلت کریں؟ کیا ہم قیامت اور حماب اور کتاب اور دونخ کے عذاب کا یقین نمیں رکھتے؟ کیا ہم اللہ کے اس وعدے میں کہ گنامگاروں کو جنم کی سزا دو لگا شک اور تردید رکھے ہیں؟ انسان کا نفس گناہ کے ذریعے تاریک اور سیاہ اور پلید ہو جاتا ہے بلہ موسکا ہے کہ انسان کی شکل حیوان کی شکل میں تبدیل ہو جائے ہی کس طرح جت رکھتے ہیں کہ اس طرح کے نقس کے ساتھ خدا کے حضور جائیں گے اور بہشت یں فدا کے اولیاء کے ماتھ بیٹیس کے؟ ہم گناہوں کے ارتکاب کرنے کی وج سے الله تعالی کے مراط معقم کو چھوڑ کے ہیں اور حواثیت کی وادی میں گر کے ہیں۔ فدا ے دور ہو گئے ہیں اور شطن کے زدیک ہو یکے ہیں اور پر بھی توقع رکھتے ہیں کہ آخرت میں سعاد تمند اور نجات یافتہ ہو کے اور اللہ کی بھت میں اللہ تعالیٰ کی تعمول ے فائدہ حاصل کریں گے یہ کتنی لغو اور بے جا توقع ہے؟ النذا وہ گنامگار جو انی معادت كى قكر ركھتا ہے اس كے لئے سوائے توبہ اور خداكى طرف ليك جانے كے اور کوئی راستہ موجود تہیں ہے۔

## توبر بانفس كوياك صاف كرنا

نس کو پاک اور صاف کرنے کا بھتری راستہ گناہوں کا نہ کرنا اور اپنے آپ کو گناہوں سے محفوظ رکھنا ہے آگر کوئی فخص گناہوں سے بالکل آلودہ نہ ہو اور نفس کی ذاتی پاکی اور صفا پر باتی رہے تو یہ اس فخص سے افضل ہے جو گناہ کرنے کے بعد تو بہ کر لے۔ جس فخص نے گناہ کا مزہ نہیں پچکھا اور اس کی عادت نہیں ڈالی یہ اس فخص کی نبیت سے جو گناہوں کو ترک کر دے بہت آسانی سے اور بہتر طریقے سے گناہوں سے چٹم پوشی کر سکتا ہے امیر المومنین علیہ آسانی سے اور بہتر طریقے سے گناہوں سے چٹم پوشی کر سکتا ہے امیر المومنین علیہ السلام نے قرایا ہے کہ گناہوں سے آلودہ ہو جائیں انہیں بھی اللہ تحالی کی رحمت سے السلام نے قرایا ہے کہ گناہ کا ترک کر دینا تو بہ کے طلب کرتے سے زیادہ آسمان گائے۔ سے نامید نہیں ہونا چاہئے کیونکہ اللہ تحالی کی طرف رجوع کرتے کا راستہ کی وقت بھی بند نامید نہیں ہونا چاہئے کیونکہ اللہ تحالی کی طرف رجوع کرتے کا راستہ کی وقت بھی بند نشیل ہونا ہے اور ان سے چاہا ہے کہ وہ اللہ تحالی کی طرف پیٹ آئیں اور تو بہ کے پائی رکھنا ہونا ہے اور ان سے چاہا ہے کہ وہ اللہ تحالی کی طرف پیٹ آئیں اور تو بہ کے پائی سے نشی کو گناہوں کی گندگی اور پلیدی سے دھو ڈالیں۔

خداوند عالم قرآن میں فرما آ ہے امیرے ان بندوں سے کہ جنہوں نے این اوپر ظلم کیاہے کہ جنہوں نے اپنے اوپر ظلم کیاہ کہ دو کہ وہ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس نہ ہوں کیونکہ خدا تمام گناہوں کو بخش دے گا اور وہ بخشے والا مریان ہے۔ "

تعالی کے اس فرمان میں کلا بل ران علے قلو بھم بماکانو یکسبون یعنی ان کے دلوں پر اس کی وجہ سے کہ جو انہوں نے انجام دیا ہے ذیگ چڑھ جاتا ہے۔
اہام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے لاقیہ کو دیر میں کرنا ایک قتم کا غرور اور دھوکہ ہے اور توبہ میں تاخیر کرنا ایک طرح کی پریشائی اور چرت ہوتی ہے۔ فدا کے مامن عذر تراشنا موجب ہلاکت ہے۔ گناہ پر اصرار کرنا اللہ تعالی کے عذاب اور سزا سے مامون ہونے کا احساس ہے جب کہ اللہ تعالی کے عذاب سے مامون ہونے کا احساس نقصان اٹھائے والے انسان ہی کرتے ہیں ہیں۔

بہتر ہے کہ ہم ذرا اپنے آپ میں فکر کریں گذرے ہوئے گناہوں کو یاد کریں اور اپنی عاقبت کے بارے میں خوب سوچیں اور اپنے سامنے حساب و کتاب کے موقف میزان اعمال خدا قمار کے سامنے شرمندگی فرشتوں اور مخلوق کے سامنے رسوائی قیامت کی سختی دونرخ کے عذاب اللہ تعالیٰ کے لقاء سے محرومیت کو مجسم کریں اور ایک اندرونی انقلاب کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی طرف لوث ائیں اور توبہ کے ذندگی دینے والے پانی سے اپنے گذرے ہوئے گناہوں کو دھوئیں اور نفس کی پلیدی اور گندگی کو دور کریں اور حتی ارادہ کر لیں کہ گناہوں سے کنارہ کئی کریں گے۔ اور آخرت کے سے دور ذات اللی کی طاقات کے لئے مہیا ہو جائیں گے لین اتن سادگی سے شطن ہم سے دور دور اور خوا کی طرف لوث جانے کی اجازت سے دور دور اور خوا کی طرف لوث جانے کی اجازت

وہی شیطن جو ہمیں گناہوں کے ارتکاب کرنے پر ابھار آئے وہ ہمیں توبہ کرنے کے بھی ہائع ہو گاگناہوں کو معمولی اور کمتر بتلائے گا وہ گناہوں کو ہمارے ذہن سے ایسے نکال رہتا ہے کہ ہم ان تمام کو فراموش کر دیتے ہیں۔ مرنے اور حماب اور کتاب اور سزاکی فکر کو ہمارے مغزے نکال رہتا ہے اور اس طرح ہمیں دنیا میں مشغول کر دیتا ہے کہ بھی توبہ اور استغفار کی فکر ہی شیں کرتے اور اچانک موت سر پر آ جائے گی اور پلید اور کثیف نفس کے ساتھ اس دنیا سے مطلح جائیں گے۔

یہ بھی اللہ تعالیٰ کی ایک بہت بڑی مہانی اور لطف اور کرم ہے کہ اس نے اپنے بیکوں کے لئے توبہ کا راستہ کھلا رکھا ہوا ہے ذہر کھایا ہوا انسان جو اپنی صحت کے بارے میں فکر مند ہے کی بھی وقت زہر کے نکالے جانے اور اس کے علاج میں تاخیر اور تردید کو جائز قرار نہیں دیتا کیونکہ وہ جانتا ہے کہ اگر اس نے دیر کی تو وہ ہلاک ہو جائے گا جب کہ انسان کے لئے گناہ ہر زہر سے زیادہ ہلاک کرنے والا ہوتا ہے۔ عام زہر انسان کی دنیاوی چند روزہ زندگی کو خطرے میں ڈالتی ہے تو گناہ انسان کو بھیشہ کی ہلاکت میں ڈال دیتا ہے اور انسان کی آخرت کی سعادت کو ختم کردیتا ہے اگر وہرانسان کو دنیا سے جدائی دیتی ہے تو گناہ انسان کو خدا سے دور کر دیتا ہے۔ اور اللہ تعالی سے قرب اور لٹا سے قرب اور لٹاء کے فیض سے محروم کر دیتا ہے الذا تہمارے لئے ہر ایک چیز سے توب اور لٹا۔ فرار لٹاء کے فیض سے محروم کر دیتا ہے لئذا تہمارے لئے ہر ایک چیز سے توب اور لٹا۔ میں دیا ہے داری سعادت اور زندگی اس سے وابستہ نیادہ صروری اور فوری ہے کیونکہ ہماری معنوی سعادت اور زندگی اس سے وابستہ نیادہ صروری اور فوری ہے کیونکہ ہماری معنوی سعادت اور زندگی اس سے وابستہ سے۔

خداوند عالم قرآن میں فرما آ ہے۔ مومنوا تم سب اللہ تعالی کی طرف توبہ کرو۔ شاید نجارت حاصل کر لو۔ م

ندا ایک اور مقام میں فرمانا مومنوا خدا کی طرف توبہ نصوح کو شاید خدا تمہارے گناہوں کو مٹا دے اور تمہیں بہشت میں داخل کر دے کہ جس کے درختوں کے نیریں جاری ہیں۔ "

پنیبر خدائے فرمایا ہے کہ" ہر درد کے لئے دوا ہوتی ہے۔ گناہوں کے لئے استغفار اور توب دوا کیا ؟ "

ام محمہ باقر علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ ہر انسان کے دل یعنی روح میں ایک سفید نقطہ ہوتا ہے جب وہ گناہ کا ارتکاب کرتا ہے تو اس سفید نقطہ میں سیای وجودیش آجاتی ہے آگر اس نے توبہ کرلی تو وہ سیای مث جاتی ہے اور آگر گناہ کو پھر بار بار بجالاتا رہا تو آہستہ وہ سیاہ نقطہ زیادہ ہوتا جاتا ہے یماں تک کہ وہ اس مارے سفید نقطہ پر چھا جاتا ہے اس وقت وہ انسان پھر نیکی کی طرف نمیں بلٹتا میں مراد اللہ

طرح ہے کہ جنے کوئی گناہ ہی نہ کیا ہو اور جو گناہوں کو بجالانے پر اصرار کرتا ہے اور زبان پر استغفار کے کلمات جاری کرتا ہے میر منخوہ کرنے والا ہوتا ہے کہ ا

اس طرح کی آیات اور روایات بہت زیادہ موجود ہیں الذا توبہ کے قبول کے جاتے ہیں کوئی شک اور تردد نہیں کرنا چاہئے بلکہ خداوند عالم توبہ کرنے والے کو دوست رکھتا ہے۔ قرآن مجید میں فرما نا ہے ' یقینا" خدا توبہ کرنے والے اور اپنے آپکو پاک کرنے والے کو دوست رکھتا ہے' اللہ تعالیٰ کا پاک کرنے والے کو دوست رکھتا ہے' اللہ تعالیٰ کا اس بندہ سے جو توبہ کرتا ہے خوشنوہ ہونا اس شخص سے زیادہ ہوتا ہے کہ جو تاریک رات میں اپنے سواری کے حیوان اور زاد راہ اور توشہ کو گم کرنے کے بعد پیدا کر است میں اپنے سواری کے حیوان اور زاد راہ اور توشہ کو گم کرنے کے بعد پیدا کر لئے کرے تو خداوند عالم اسے دوست رکھتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس کے گناہوں کو چھپا دیتا ہے۔ راوی نے عرض کی ۔ اے فرزند رسول صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اللہ تعالیٰ کی طرح گناہوں کو چھپا دیتا ہے؟ آپ نے فربایا کہ وہ دو فرشتے جو اس کے اعمال کو کھتے ہیں اس کے گناہوں کو جھپا دیں ایسا شخص کے نقاط کو تھم دیتا ہے کہ توبہ کرنے والے بندے کے گناہوں کو چھپا دیں ایسا شخص کے نقاط کو تھم دیتا ہے کہ توبہ کرنے والے بندے کے گناہوں کو چھپا دیں ایسا شخص کے نقاط کو تھم دیتا ہے کہ توبہ کرنے والے بندے کے گناہوں کو چھپا دیں ایسا شخص کی نقاط کو تھم دیتا ہے کہ توبہ کرنے والے بندے کے گناہوں کو چھپا دیں ایسا شخص کوئی شخص اور کوئی چیز اس کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کے نقاط کو تھم دیتا ہے کہ توبہ کرنے والے بندے کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی چیز اس کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی چیز اس کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی چیز اس کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی چیز اس کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی سے کوئی شخص اور کوئی چیز اس کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی چیز اس کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی چیز اس کے گناہوں کی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص اور کوئی گواہ نہ ہو گی۔ ' کوئی شخص کوئی شخص کی کوئی خوب کوئی شخص کوئی شخص کوئی شخص کوئی شخص کوئی گواہ نہ ہوگی۔ ' کوئی شخص کوئی شخص کوئی شخص کوئی گواہ نہ کوئی گواہ نہ ہوگی کے کوئی خوب کوئی شخص کوئی گواہ نہ کوئی گواہ نہ کوئی گواہ نہ ہوئی کوئی کوئ

مگذرے ہوئے اعمال اور كردار بر ندامت اور پشيانى كا نام توبہ ہے اور اليے اس فخص كو توبہ كرنے والا كما جا سكتا ہے جو واقعا" اور ته ول سے النے گذرك موئ كنابول پر پشيان اور نادم ہو۔ رسول خدا صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا ہے كہ بات كى بھيانى اور ندامت توبہ ہے كا كا س

ید صحح اور درست ہے کہ خداوند عالم توبہ کو قبول کرتا اور گناہوں کو بخش دیتا ہے لیکن صرف پشمانی کااظمار کر دینا یا گریہ

#### ASSOCIATION KHOJA SHIA ITHNA ASHERI JAMATE

نوبر كاقبول مونا

اگر درست توبہ کی جائے تو وہ یقینا سخ تقالی سے بال قبوال واقع ہوتی ہے اور یہ بھی اللہ تعالی کے لطف و کرم میں سے ایک لطف اور مہرانی ہے۔ خداوند عالم نے بہیں دونرخ اور جنم کے لئے پیدا نہیں کیا۔ بلکہ بہشت اور سعادت کے لئے خلق فرمایا ہے بینجبروں کو بھیجا ہے باکہ لوگوں کو ہدایت اور سعادت کے واستے کی رہنمائی کریں اور گناہگار بندوں کو توبہ اور اللہ تعالی کی طرف رجوع کرنے کی وجوت ویں توبہ اور استغفار کا دروازہ تمام بندوں کے لئے کھلا رکھا ہوا ہے پیغیر بھیشہ ان کو اس کی طرف دعوت دیتے ہیں۔ خداوی استغفار کا دروازہ تمام بندوں کے لئے کھلا رکھا ہوا ہے تیغیر بھیشہ ان کو اس کی طرف دعوت دیتے ہیں۔ پیغیر اور اولیاء خدا بھیشہ لوگوں کو توبہ کی طرف بلاتے ہیں۔ خداوی عالم نے بہت می آیات میں گناہگار بندوں کو اپنی طرف بلایا ہے اور وعدہ کیا ہے کہ ان کا توبہ کو قبول کرے گا اور اللہ کا وعدہ جموٹا نہیں ہوا کرتا۔ پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ کی توبہ کو قبول کرے گا اور اللہ کا وعدہ جموٹا نہیں ہوا کرتا۔ پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ واللہ دسلم اور آئمہ اطمار نے سیکٹروں احادیث میں لوگوں کو خدا کی طرف بلیا ہے اور انہیں امید دلائی ہے۔ جیسے۔

الله تعالی فرما تا ہے کہ "وہ خدا ہے جو اپنے بندوں کی توبہ کو قبول کرتا ہے اور ان کے گناہوں کو بخش رہتا ہے اور جو پچھ تم انجام دیتے ہو اس سے آگاہ ہے۔" الله تعالی فرما تا ہے کہ میں بہت زیادہ انہیں بخشنے والا ہوں جو توبہ کریں اور ایمان لے آئیں اور نیک اعمال بجالائیں اور ہدایت یا لیں ایمانی اور نیک اعمال بجالائیں اور ہدایت یا لیں ایمانی

اگر خدا کو یاد کریں اور گناہوں سے توبہ کریں۔ خدا کے سواکون ہے جو ان کے گناہوں کو بخش دے گا اوروہ جو اپنے برے کاموں پر اصرار نہیں کرتے اور گناہوں کی برائی سے آگاہ ہیں یہ وہ لوگ ہیں کہ جن کے اعمال کی جزا' بخشاجانا اور ایسے باغات ہیں کہ جن کے درمیان نہریں جاری ہیں اور بھشہ کے لئے وہاں زندگی کریں گے اور عمل کرتے والوں کے لئے ایسی جزا کتی ہی اچھی ہے۔ کا اور عمل کرتے والوں کے لئے ایسی جزا کتی ہی اچھی ہے۔ کا

امام محمد باقر عليه السلام نے فرمايا ہے كُد محمنابوں سے توب كرنے والا اس مخص كى

استغفار اور توبد کیا ہے؟ توبہ کرنا بلند لوگول کا مرتبہ ہے توبہ اور استغفار چھ چیزول کا نام ہے۔ 1- گذرے ہوئے گناہوں پر پشمانی ہونا۔ 2- بمیشہ کے کے گناہ کے ترک كركے كا ارادہ كرنا۔ 3- لوگوں كے حقوق كو ادا كرناكہ جب تو خدا كے سامنے جائے تو تیری گردن پر لوگوں کا کوئی حق نہ ہو۔ 4- پوری طرح سے متوجہ ہو کہ جس واجب کو ترك كيا ہے اے اداكرے - 5- ايخ گناہوں ير اتنا غمناك ہوكہ وہ گوشت جو حرام كے كھانے سے بنا ہے وہ خم ہو جائے اور تيرى چڑى تيرى بديوں پر چٹ جائے اور پھر دوسرا گوشت لکل آئے گا۔ 6- اینے نفس کو اطاعت کرنے کی سختی اور مشقت میں والے جیے پہلے اسے نافرانی کی لذت اور شیری سے لطف اندوز کیا تھا ان کاموں کے بعد تو یہ کے کہ استغفر اللہ تو کویا یہ پھر توبہ حقیق ہے) گناہ شیطن اتنا مکار اور فری ہے کہ جمعی انسان کو توبہ کے بارے میں بھی دھوکا دے دیتا ہے۔ ممکن ہے کہ کسی گنگار تے وعظ و تھیجت یا دعا کی مجلس میں شرکت کی اور مجلس یا دعا سے متاثر ہوا اور اس ك آنو بنے گے يا بلند آواز ے رونے لگا اس وقت اے شفن كتا ہے كہ سجان اللہ کیا کمنا تم میں کیسی حالت پیدا ہوئی ا بس میں تو نے توب کر لی اور تو گناہوں سے ال ہو گیا عالانکہ نہ اس کا دل گناہوں پر پشیان ہوا ہے اور نہ اس کا آئندہ کے لئے گناہوں کے ترک کر دینے کا ارادہ ہے اور نہ بی اس نے ارادہ کیا ہے کہ لوگوں اور خدا کے حقوق کو ادا کرے گا اس طرح کا تحت تاثیر ہو جانا توبہ نمیں ہوا کرتی اور نہ ہی انس کے پاک ہو جاتے اور آخرت کی سعادت کا سبب بنا ہے اس طرح کا مخص نہ گناہوں سے لوٹا ہے اور نہ بی خداکی طرف پلا ہے۔

جن چیزوں سے تو بہ کی جا نی جا ہے

مناہ کیا ہے اور کس گناہ سے توبہ کرنی جائے؟ اس سوال کا جواب یہ ہے کہ ہر وہ چیز جو اللہ تحالی کی طرف جانے اور سیرو سلوک سے مانع ہو اور ونیا سے علا تمند کر دے اور توبہ کرنے سے روکے رکھے وہ گناہ ہے اور اس سے پر بیز کرنا چاہئے اور نفس

کر لینا ولیل نمیں ہے کہ وہ واقعا" نہ ول سے توبہ کر چکا ہے بلکہ تین علامتوں کے ہونے سے حقیقی اور واقعی توبہ جانی جاتی ہے۔

پہلے تو تہہ ول سے ول میں گزرے گناہوں سے بیزار اور متفر ہو اور اپنے نفس میں عملین اور پشیان اور شرمندہ ہو دو مرے حتی ارادہ رکھتا ہو کہ پھر آئندہ گناہوں کو بجانبیں لائے گا۔

تيرے اگر گناہ كے نتيج ميں ايسے كام انجام دي جول كه جن كا جران اور تدارک کیا جا سکا ہے تو یہ حتی ارادہ کے کہ اس کا تدارک اور جران کے گا اگر اس کی گردن پر لوگوں کا حق ہو اگر کسی کا مال غضب کیا ہے یا چوری کی ہے یا تلف کر وا ب تو پہلی فرصت میں اس کے اوا کرنے کا حتی ارادہ کرے اور اگر اس کے اوا كرائے سے عابر ب تو جس طرح بھى بو سكے صاحب حق كو راضى كرے اور اكر كى كى غيبت اور بدكوئى كى ب تو اس سے حليت اور معافى طلب كرے اور أكر كى ير تجاوز اور ظلم وستم کیا ہے تو اس مظلوم کو راضی کرے اور اگر مال کے حق زکواۃ خس وغيره كونه ريا و تواس اواكر اور اكر نماز اور روزے اس سے قضا ہوئے ہول توان كى قضا بجالائ اس طرح كرف والے فخص كوكما جاسكا ہے كه واقعا" وہ الن كالهول ر پشیان ہو گیا اور اس کی توبہ قبول ہو جائیگی۔ لیکن جو لوگ توبہ اور استغفار کے کلمات اور الفاظ تو زبان پر جاری کرتے ہیں لیکن ول میں گناہ سے پشیان اور شرمند نمیں ہوتے اور آئدہ گناہ کے ترک کرنے کا ارادہ بھی نمیں رکھ یا ان گناہوں کو کہ جن كا تدارك اور تلافى كى جانى موتى ہے ان كى تلافى شيس كرتے اس طرح كے انسانوں نے توبہ نہیں کی اور نہ ہی انہیں اپی توبہ کے قبول ہو جانے کی امید رکھنی جائے گرچہ وہ دعاکی مجالس اور محافل میں شریک ہوتے ہوں اور عاطفہ رفت کیوجہ سے متاثر ہو کر آه و ناله كريه و بكاء بهي كريست بول-

ایک مخص نے حضرت امیر المومنین علیہ السلام کے سامنے استغفار کے کلمات زبان پر جاری کئے تو آتخضرت نے فرمایا اُٹیری مال تیری عزامیں بیٹھے کیا جانتے ہو کہ

النت مين خيانت كرنال شراب اور نشه آور چيزون كا پينال مردار كوشت كهانال خزیر اور دو سرے حرام گوشت کھانا۔ قمار بازی۔ جھوٹی گواہی دینا۔ بے گناہوں لوگوں پر زنا کی تھت لگانا۔ واجب نمازوں کو ترک کرنا۔ واجب روزے نہ رکھنا۔ عج نہ کرنا۔ امر معروف اور منی مكر كو ترك كرنال بنس غذا كھانال اور دوسرے حرام كام جو مفصل کابول میں موجود ہیں کہ جن کی تشریح اور وضاحت یمال ممکن نہیں ہے۔ یہ تو مشہور گناہ ہیں کہ جن سے انسان کو اجتناب کرنا چاہئے اور اگر بجالایا ہو تو ان سے توبہ کرے اور الله كى طرف رجوع كرے ليكن كھ كناه ايے بھى بين جو مشهور نہيں بين اور انہيں گناہوں کے طور پر نہیں بتلایا گیا لیکن وہ اللہ کے برگزیدہ بندوں اور اولیاء خدا کے لئے گناہ شارہوتے ہیں جیے متجات کا ترک کروینا یا مروبات کا بجا لانا بلکہ گناہ کے تصور کو اور ذات اللی سے کمی غیر کی طرف توجه کرنے کو اور شیطانی وسوسوں کو جو انسان کو خدا سے غافل کر دیتے ہیں۔ یہ تمام اولیاء خدا اور اس کی صفات اور افعال کی پوری اور کال معرفت نہ رکھنے کو جو ہر ایک انسان کے لئے ممکن نہیں ہے اللہ تعالیٰ کے خاص منتخب بندول کے لئے گناہ شار ہوتے ہیں اور ان سے وہ توب کرتے رہے تھے بلکہ اس سے بالا تر ذات الی اور اس کی صفات اور افعال کی بوری اور کامل معرفت نه رکھے رہے ہر ایک انسان کے لئے ممکن نہیں ہے اللہ اور اس طرح کے نقص کے احماس سے ال کے جم پر ارزہ طاری مو جاتا تھا اور گربیہ تالہ و زاری سے خدا کی طرف رجوع کرتے تھے اور توبہ اور استغفار کرتے تھے۔ پیغیروں اور آئمہ اطمار کے توبہ کرنے کو اس معنی میں لیا جانا جائے۔ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ رسول خدا صلی الله علیه وآله وسلم مرروز سروفعه استغفار كرتے سے جكه آپ يركوئي مناہ بھی نہیں تھا۔ رسول خدا صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا کہ مجھی میرے دل پر تاریکی عارض ہوتی تھی تو اس کے لئے میں ہر روز سر دفعہ استغفار کیا کرتا تھا۔ "" کو اس سے پاک کرنا چاہے گناہ دو قتم پر ہوتے ہیں۔ 1- اخلاقی گناہ 2- عملی گناہ۔ 1- اخلاقی گناہ

برے اظال اور صفات نفس کو پلید اور کثیف کر دیتے ہیں اور انسانیت کے مراط متنقیم کے رائے پر چلے اور قرب اللی تک پہنچ سے روک دیتے ہیں۔ بری صفات اگر نفس بین رسوخ کر لیں اور بطور عادت اور ملکہ کے بن جائیں تو ذات کے اندر کو تبدیل اور تغیر کر دیتے ہیں یمال تک کہ انسانیت کے کس ورج پر رہے اس بھی متاثر کر دیتے ہیں۔ اظاتی گناہ ہیں معمول اور چھوٹا اور غیراہم شار نہیں کرنا چاہے اور ان سے توبہ کرنے سے عافل نہیں ہونا چائے بلکہ نفس کو ان سے پاک کرنا ایک ضروری اور زندگی ساز کام ہے۔ برے اظاتی نام جہ رہے اظاتی نام جہ رہے اظاتی نام حوث میں ورائی ہونا چاہے تھیت کہ رہاء فات ، خضوری عیب نکالنا وعدہ ظانی ، جھوٹ حب دنیا حرص اور اللہ ، بخیل ہونا حقق والدین اوا نہ کرنا قطع رحی۔ کفر ان تعمت ناشکری ، اسراف ، حد ، بدزبانی گالیاں حقق والدین اوا نہ کرنا ، قطع رحی۔ کفر ان تعمت ناشکری ، اسراف ، حد ، بدزبانی گالیاں دنیا اور اس طرح کی دو سری بری صفات اور عاوات

سینکڑوں روایات اور آیات ان کی قرمت اور ان سے رکنے اور ان کے آثار سینکڑوں روایات اور آیات ان کی قرمت اور ان سے رکنے اور ان کے والے اللہ کے علاج کرنے اور ان کی ونیاوی اور افروی سزا کے بارے میں بحث کی گئی ہے۔ یمال پران کے بارے میں بحث نہیں کی جا کتی۔ افلاقی کتابوں اور احادث میں ان کے بارے میں رجوع کیا جا سکتا ہے۔

2- عملي كناه

عملی گناہوں میں سے ایک چوری کرنا۔ کمی کو قتل کرنا۔ زنا کاری۔ لواطت۔ لوگوں کا بال غصب کرنا۔ معاملامات میں تقلب کرنا۔ واجب جماد سے بھاگ جانا۔ راستہ ہے نہ اعتباری اور مجازی۔ لیکن اس کا میراس کی محرک ذات سے جدا نہیں ہے بلکہ محرک اور حرکت کرتا ہے اور ہے بلکہ محرک اور حرکت کرتے والا نفس اپنی ذات کے باطن میں حرکت کرتا ہے اور میر کو بھی اپنے ساتھ لے کر چاتا ہے۔ اب یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ہر حرکت کے لئے کوئی غایت غرض ہوتی ہے۔ انسان کی ذات کی حرکت کی غرض اور غایت کیا ہے؟ انسان اس جمان میں کس غرض اور غایت کی طرف حرکت کرتا ہے اور اس حرکت میں اس کا انجام کیا ہو گا؟

اصحاب مین لین سعادت مند حضرات اور اصحاب مشند لینی اہل شقادت اور برخت اور سابقین وہ صفرات ہیں کہ جو صراط متنقیم کو طے کرتے ہیں دو سرول پر سبقت کرتے ہیں اور قرب النی کے مقام تک چنچ ہیں۔ اس ایت سے معلوم ہو تا ہے کہ حرکت نفس کی غرض اللہ تعالی کا قرب حاصل کرنا ہے فدا ایک اور آیت میں فرما تا ہے۔ اگر فدا کے مقربین سے ہوا تو قیامت کے دن آرام والی بہشت اور نعمت النی سے جو فدا کا عطیہ ہے استفادہ کرے گا۔ اور اگر اصحاب بمین سے ہوا تو ان کی طرف سے جم فر سلام ہے اور اگر منکر اور گراہوں سے ہوا تو اس پر دوزخ کا گرم پانی ڈالا جائیگا اور اس کا ٹھکانہ جنم ہو گا۔ " "" "

# نفس يحميا اور تربيت

نس کو پاک صاف کرنے کے بعد اس کی یحیل اور تربیت کا مرحلہ آتا ہے کہ انسان ہے اصطلاح اظلاق میں تحلیہ کما جاتا ہے۔ علوم عقلیہ میں ثابت ہو چکا ہے کہ انسان کا نفس بیشہ حرکت اور ہونے کی حالت میں ہوتاہے۔ اس کی نطیت اس کی استعداد اور قوت سے ملی ہوئی ہے۔ آہتہ آہت اپنے اندر کی قوت اور استعداد کو مقام فطیت اور بروز و ظہور میں لاتا ہے اور اپنی ذات کی پرورش کرتا ہے اگر نفس نے مراط مشقیم پر حرکت کی اور چلا تو وہ آہتہ آہت کالی اور کائل تر ہوتا جاتاہے بمل تک کہ وہ آخر کمال تک پنچ جاتا ہے اور اگر صراط مشقیم سے ہٹ گیا اور گراہی کے راستے پر گامزن ہوا تو پھر بھی آہت آہت کمال انسانی سے دور ہوتا جاتا ہے اور حیوانیت کی مولئاک وادی میں جاگر تا ہے۔

فداس قرب

یہ معلوم ہونا چاہئے کہ انسان کی حرکت ایک حقیقی اور واقعی حرکت ہے نہ کہ افتہاری محض اور یہ حرکت انسان کی روح اور ففس کی ہے نہ جم اور تن کی اور روح کا حرکت کرنا اس کا ذاتی فعل ہے نہ کہ عارضی۔ اس حرکت میں انسان کا جوہر اور گوہر حرکت کرنا ہے اور متغیر ہوتا رہتا ہے۔ لذا انسان کی حرکت کا سیراور راستہ ایک واقعی

دوسرے کے قریب ہیں۔ تفریب زمانی

جب دو چیزیں ایک زمانے میں ایک دو سرے کے زدیک ہوں تو کما جاتا ہے کہ
یہ دونوں ایک دو سرے کے قریب اور جمعصر ہیں۔ اور بیہ واضح ہے کہ بندوں کا خدا
کے زدیک اور قریب ہونا ان دونوں معنی میں نہیں ہو سکتا کیونکہ خدا کی مکان اور
ذمانے میں موجود نہیں ہوا تھا باکہ کوئی چیز اس مکان اور زمان کے لحاظ سے خدا کے
قریب اور زدیک کی جائے بلکہ خدا تو زمانے اور مکان کا خالق ہے اور ان پر محیط ہے۔
فریب مجازی

مطلب سے ہوتا ہے کہ فلال مخض فلان مخض کے قریب اور نزدیک ہے تو اس کا مطلب سے ہوتا ہے کہ فلال کا احرّام اور ربط اس مخض کے ساتھ ہوتا ہے اور اس کی خواہش کو وہ بجالاتا ہے اور وہ جو چاہتا ہے وہ اسے انجام دے دیتا ہے اس طرح کی نزد کی اور قرب کو مجازی اور اعتباری اور تشریفاتی قرب اورنزد کی کماجاتا ہے یہ قرب حقیق نہیں ہوا کرتا بلکہ مورد احرّام قرار دینے والے مخض کو اس کا نزد کی اور قربی مجازی لحاظ سے کہا اللہ کے بندوں کو خدا سے اس معنی کے لحاظ سے قربی اور نزد کی قرار دیا جا ساتھ کے ان اللہ کے بندوں کو خدا سے اس معنی میں ہو سکتا ہے یا نہ؟

سے مطلب ٹھیک ہے کہ خدا اپنے لائق بندوں سے محبت کرتا ہے اور ان سے علا قمند ہے اور ان کی خواہشات کو پورا بھی کرتا ہے لیکن پھر بھی بندے کا قرب خدا سے اس معنی میں مراد نہیں لیا جا سکا۔ کیونکہ پہلے اشارہ کیا گیا ہے کہ علوم حقلہ اور آیات اور روایات اس پر ولالت کرتی ہیں کہ انسان کی حرکت ذاتی اور اس کا صراط مستقیم پر چلنا اور مسر ایک امر واقعی ہے نہ کہ امر اعتباری اور تشریفاتی خدا کی طرف رجوع کرنا کہ جس کے لئے اتنی آیات اور روایات وارد ہوئی ہیں ایک حقیقت اور واقعیت ہے اور اس اسکا جسے خدا قرآن میں ارشاد فرما تا واقعیت ہے اور اس حالت میں کہ جب اللہ تعالی ہے گئے۔

ان آیات اور روایات سے احتفادہ ہو آ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لائن اور ممتاز بندے کہ جنوں نے ایمان اور نیک اعمال میں دو سروں پر سبقت حاصل کرلی ہے بہت بی اعلیٰ جگہ پر سکونت کریں گے کہ جے قرب اللی کا مقام بتلایا گیا ہے اور شمداء بھی ای مقام میں رہیں گے۔ قرآن مجید میں آیا ہے کہ جو راہ خدا میں مارے گئے ہیں ان کے بارے میں یہ گمان نہ کر کہ وہ مرکے ہیں بلکہ وہ زندہ ہیں اور اپنے پروردگار کے بال روزی پاتے ہیں۔

الذا انسان كا انتمائي اور آخري كمال خداوند عالم كا قرب حاصل كرنا مو يا ب-

قرب فداكا معنى

یہ معلوم کیا جائے کہ خدا کے قرب کا مطلب اور معنی کیا ہے؟ اور کس طرح تصور کیا جائے کہ انسان خدا کے نزدیک ہوئے کے ہیں اور کس کے نزدیک ہوئے کو تین معنی میں استعال کیا جاتا ہے۔ قرب مکا ان قرب مکا ان

وو موجود جب ایک دو سرے کے نزدیک ہوں تو انہیں کما جاتا ہے کہ وہ ایک

ورجات ہیں کہ جن میں فرق صرف شدت اور ضعف کا ہو تا ہے۔ وجود کا سب سے نیچا اور پت درجہ ای دنیا کے وجود کا درجہ ہے کہ جے مادہ اور طبیعت سے تجیر کیا جاتا ہے اور وجود کا اعلیٰ ترین درجہ اور رتبہ ذات مقدس خدا کا وجود ہے کہ جو ذات مقدس کمل وجود کے لحاظ سے غیر متابی ہے ان دو مرتبول اور درجول کے درمیان وجود کے ورجات اور مراتب موجود ہی کہ جن کا آپی میں فرق شدت اور ضعف کا ہے۔ يميں ے واضح اور روش ہو جائےگا کہ جتنا وجود قوی تر اور اس کا درجہ بالاتر اور کا ملتر ہو گا وہ ای نبت سے ذات مقدس غیر متابی خدائے متعال سے زدیک تر ہو تا جائے اس کے برعکس وجود جتنا ضعیف تر ہو تا جائے اتنا ہی ذات مقدس کے وجود سے دور تر ہو جائے اس تمید کے بعد بندہ کا اللہ تعالی سے قرب اور دور ہونے کا معنی واضح ہو جاتا ہے۔ انبان روح کے لحاظ سے ایک مجرد حقیقت ہے جو کام کرنے کے اعتبار سے اس کا تعلق مادہ اور طبیعت ہے ہے کہ جس کے ذریع حرکت کرتا ہے اور کال سے کاملتر ہو آ جا آ ہے یمال تک کہ وہ این انتائی ورج تک جا پنچاہے۔ حرکت کی ابتداء سے لے کر مقصد تک وی نے کے لئے وہ ایک محض اور حقیقت بی ہوا کرتا ہے۔ لین جتنا نیادہ کمل حاصل کرتا جائے اور وجود کے مراتب پر سرکے گا وہ ای نبت سے ذات الی کے وجود غیر متای کے زدیک ہو تا جائے اسان ایمان اور نیک اعمال کے ذریعے اليد وجود كو كال كا ملتر ينا سكتا بي يمال تك كه وه قرب اللي ك مقام تك يتي جائ اور منع ستی ادر چشہ کمال اور جمال کے فیوضات کو زیادہ سے زیادہ حاصل کر لے اور خود بھی بت سے آثار کا منع اور سرچشمہ بن جائے۔ اس توضیح کے بعد واضح ہو گیا کہ انسان کی حرکت اور بلند پروازی ایک غیر منابی مقصد کی طرف ہوتی ہے ہر آدی اپنی كوشش اور اللاش كے ذريع كى نه كى قرب الى كے مرتب تك بينج جاتا ہے يعنى الله تعالی کے قرب کے مقام کی کوئی خاص حد اور انتا نہیں ہے بلکہ اللہ تعالی کے مقام قرب کی حقیقت کے کئی مراتب اور ورجات ہیں۔ قرب ایک اضافی امرے کہ انسان جتنی زیادہ محنت اور عمل کرے گا ایک اعلیٰ مقام اور اس سے اعلیٰ مقام تک پنچا جائے گا اور ذات الله کے فیوضات اور برکات سے زیادہ سے زیادہ بسرمند ہو آ جائےگا۔

تھ سے راضی ہے اور تو اللہ تعالی سے راضی آئے۔" نیز فرماتا ہے جس نے نیک عمل انجام دیا اس کا فائدہ اسے پنچ گا اور جس نے برا عمل انجام دیا اس کا نقصان اسے پنچ گا اس وقت تم سب اللہ کی طرف بلٹ آؤ

خدا فرماتا ہے "جو معیبت کے وقت کتے ہیں کہ ہم اللہ تعالی کا ملک ہیں اور ای کی طرف لوث جائیں مے ٢٣٥٠،

بسر حال الله تعالی کی طرف رجوع اور صراط متنقیم اور سبیل الله اور نفس کا کائل ہونا یہ الیہ امر ہیں جو واقعی ہیں نہ اعتباری اور تشریفاتی۔ انسان کا فداکی طرف حرکت کرت کرنا ایک افتیاری اور جانی ہوئی حرکت ہے کہ جس کا نتیجہ مرنے کے بعد جا معلوم ہو گا۔ وجود ہیں آنے کے بعد یہ حرکت شروع ہو جاتی ہے اور موت تک چلی جاتی ہے اللہ تعالی کے لائق بررے واقعا "الله بنائی ہے اندا فدا سے قرب ایک حقیقی چیز ہے۔ الله تعالی کے لائق بررے واقعا" الله تعالی کے نزدیک ہو جاتے ہیں اور گناہگار اور نالائق الله تعالی سے دور ہو جاتے ہیں الدا فور کرنا چاہئے کہ فدا سے قرب کے کیا معنی ہیں؟

خدا ہے قرب وہ قرب نہیں کہ جو متعارف اور جاتا پہچاتا ہوا ہو تا ہے بلکہ ایک علیمہ فتم ہے کہ جے قرب کمال اور وجودی درجے کا نام دیا جاتا ہے۔ اس مطلب کے واضح ہونے کے لئے ایک تمید کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے۔ فلفہ اسلام اور کتب فلفہ میں یہ مطلب پایہ شبوت کو پہنچ چکا ہے کہ وجود اور بہتی ایک حقیقت مشکک ہے کہ جس کے کئی درجات اور مراتب ہیں۔ وجود بکل کی روشنی اور نور کی طرح ہے جیے نور کئی درج نیادہ اور کم ہوتے ہیں ایک درجہ مثلاً کمتر ایک ولٹ بکل کا ہے کہ جس میں روشنی تھوڑی ہوتی ہے اور اس کے اوپر چلے جائے کہ زیادہ سے زیادہ درج پائے جاتے ہیں بو میں کہ ور اور روشنی کے وجود ہیں اور درجات ہیں کمتر اور پائے جاتے ہیں اور درجات ہیں کمتر اور بائے درجات ہیں کمتر اور بائی درج سے درمیان کے درجات ہیں جو سب کے سب نور ہیں ان مین فرق صرف میں اور ضعف کا ہوتا ہے بینہ اس طرح وجود اور بہتی کے مختلف مراتب اور شدت اور ضعف کا ہوتا ہے بینہ اس طرح وجود اور بہتی کے مختلف مراتب اور

کے نفس کے کال ہونے اور قرب تک پینچے کا وسیلہ نہیں بن سکے گا اس واسطے کہ اس نے اس کام کو خدا اور اس سے قرب حاصل کرنے کے لئے انجام نہیں دیا ہے بلکہ اس کا مقصد دنیا کے لئے اسے انجام دینا تھا کہ جس کا نتیجہ اسے اس دنیا میں مل جائے گا اور قیامت کے دن اس کے لئے کوئی اثر نہیں رکھتا ہو گا۔

خدا قرآن میں فرما آ ہے ان لوگوں کی مثال جو اپنے پروردگار کے کافر ہوئے بیں ان کے اعمال خاکشر اور راکھ کی طرح بیں کہ جو ان میں سخت اندھری کے خطرے سے دو چار ہوں اور ادھر اوھر بھر جائیں اور جے انہوں نے کمایا ہے اس کی حفاظت کرتے پر قدرت نہیں رکھتے ہی نجات کے رائے سے گراہ اور دور ہیں۔''

بسرحال اعمال کی بنیاد اور اساس ایمان ہے اور ایمان ہی عمل کو ارزش اور قیت ویتا ہے آگر مومن کی روح ایمان اور توحید سے مخلوط ہوئی تو وہ نورانی ہو جائیگی اور خدا کی طرف صعود اور رجوع کرے گی اور پھر نیک عمل بھی اس کی مدد کرے گا۔ قرآن چید میں ہے 'جو مخض عزت کا طلبگار تو اسے معلوم ہونا چاہئے کہ تمام عزت خدا کے پاس ہے۔ توحید کا اچھا کلمہ خدا کی طرف بلند ہوتا ہے اور نیک عمل اسے اوپر لے جاتا ہے ۲۲۲ ہ

نیک عمل انسان کی روح کو بلندی پر لے جاتا ہے اور قرب الی کے مقام تک پنچا دیتا ہے اور قرب اللی کے مقام تک پنچا دیتا ہے اور پاک و پاکیزہ اور خوشما زندگی اس کے لئے فراہم کرتا ہے لیکن اس کی شرط یہ ہے کہ ایمان رکھتا ہو۔ بغیر ایمان کے روح تاریک اور ظلمانی ہے اور قرب اللی اور پاک و پاکیزہ زندگی کی گیافت نہیں رکھتی قرآن مجید میں ہے۔ الجوہمی نیک عمل انجام دے خواہ مرد ہو یا عورت ایسی حالت میں کہ ایمان رکھتا ہو ہم اسے پاک و پاکیزہ زندگی کے لئے زندہ کریں ہے۔ اس

الذا كمال حاصل كرنے والے انسان كو پہلے اپنے ايمان كو قوى كرنے كى كوشش كرنى چاہئے كہ جتنا اس كا ايمان قوى تر ہو گا اتنا ہى وہ قوى درجات كمال كو حاصل كر سكے گا۔ قرآن فرما آ ہے كہ فرا تم میں سے جو ايمان ركھتا ہو اسے بالا اور بلند لے جا آ

# کھالاتِ انسان کی بنیاد ایمان ہے

لفس انسانی کے کمالات تک پینچ اور ذات الی کے قرب کی طرف و کت کے کی اساس اور بنیاد ایمان اور معرفت ہے ایک کمال تک چینچ والے انسان کو اپنے مقصد اور و کرکت کی فرض و غایت کو اپنے سامنے واضح رکھنا چاہئے اور اسے معلوم ہو کہ وہ کدھر اور کمال جانا چاہتا ہے اور کس طریقے اور راستے سے وہ و کرکت کرے ورنہ وہ مقصد تک نہیں پہنچ سکے گا۔ اللہ تعالی پر ایمان اس کی و کت کی سمت کو بتلا آ ہے اور اس کے مقصد اور غرض کو واضح کرتا ہے۔ جو لوگ خدا پر ایمان نہ رکھتے ہونے وہ صراط متنقیم کے طے کرنے سے عاجز اور ناتواں ہونے۔ خداوند عالم قرآن میں فرماتا ہے کہ "جو لوگ اللہ تعالی اور قیامت پر ایمان نمیں رکھتے وہ سیدھے راستے سے فرماتا ہے کہ "جو لوگ اللہ تعالی اور قیامت پر ایمان نمیں رکھتے وہ سیدھے راستے سے مخرف ہیں۔

نیز اللہ تعالی فرما آ ہے بلکہ وہ لوگ کہ جو آخرت کے عالم پر ایمان نہیں رکھتے وہ کمال کے عالم سے دور ہوا کرتے اور صرف مادیات اور اپنے فنس کی حیوانی خواہشات کے پورا کرنے میں گئے رہتے ہیں اس کے اس کا مقصد اور غرض سوائے مادی جمان کے اور پچھ نہیں ہو تا وہ کمال کے رائے پر ہی نہیں ہے تاکہ قرب اللی تک پنچنے کا اس کے لئے کوئی امکان باتی ہو اس کے حرکت کی سمت صرف دنیا ہے اور انسانیت کے صراط متقیم کے مرتب سے دور ہو چکا ہے آگر کافر کوئی اچھا کام بھی کرے تو وہ اس

"كاللورقرط صل كرنيك ساب

نفس کی مجیل اور قرب خدا کئی ایک وسلے اور ذریعے سے حاصل کیا جا سکتا ہے کہ ان میں مہم ترین کی طرف ہم اشارہ کریں گی-1- ذکر خدا 2- فضائل اور مکارم اخلاق کی تربیت 3- نیک عمل 4- جماد اور شمادت 5-احمان اور خدمت خلق خدا 6- دعا 7- روزہ- کہ ان تمام کو یمال بیان کریں گے-

> پهملاوت د کرچندا

ذکر کو نفس کی اندرونی اور باطنی قرب الئی کی طرف حرکت کرنے کا نقطہ آغاز جانتا چاہئے۔ قرب کی طرف حرکت کرنے والا انسان ذکر کے ذریعے مادی ونیا سے بالا تر ہو جاتا ہے اور آہستہ آہستہ عالم صفا اور نورانیت میں قدم رکھتا ہے اور کامل سے کامل ہے اور ان کو جو علم رکھتے ہوں بلند کرتا ہے خدا اس سے کہ جو تم انجام دیتے ہو عالم اور آگاہ ہے۔ اور آگاہ ہے۔

The and American Services of the Services of t

LOCALENGE SELECTION

District and the second second

خضوع كرنے والا اور معيبت كے وقت صبر كرنے والا اور مجھے ياد كرنے كے وقت آرام اور سكون ميں ہواكر ميرى عبادت كر اور ميرا شريك قرار نه دے تم تمام كى برگشت اور لوئنا ميرى طرف بى ہو گا۔ اے موى مجھے اپنا ذخيرہ بنا اور نيك اعمال كے خزائے ميرے سروكر ملاح "٣٥٢ "

ایک اور جگہ امام جعفر صادق نے فرمایا ہے کہ ہر چیزی کوئی نہ کوئی حد اور انتہا ہوتی ہے گر خدا کے ذکر کے لئے کوئی حد اور انتہا نہیں ہے۔ خدا کی طرف سے جو واجبات ہیں۔ ان کے بجالانے کی حد ہے۔ رمضان المبارک کا روزہ محدود ہے۔ جج بھی محدود ہے کہ جے اس کے موسم میں بجالانے سے ختم ہو جاتا ہے۔ گر اللہ کے ذکر کے لئے کوئی حد نہیں ہے اور اللہ تعالی نے تھوڑے ذکر کرنے پر اکتفاء نہیں کی پھر آپ نے یہ آیت یودھی۔

یا ایھا الذین امنوا ذکر وا اللّه ذکرا کثیرا و سبحوه بکرة واصیلا۔ ایمان والو الله تعالی کا بہت زیادہ ذکر کیا کو اور اس کی صح اور شام شیخ کیا کو۔ اللہ تعالی نے اس آیت میں ذکر کے لئے کوئی مقدار اور حد معین نہیں کی آپ نے اس کے بعد فرمایا کہ میرے والد بہت زیادہ ذکر کیا کرتے تھے۔ میں آپ کے ساتھ رائے میں جا رہا تھا۔ تو آپ ذکر اللی میں مشغول تھ آگر آپ کے ساتھ کھانا کھانا تھا تو آپ ذکر اللی میں مشغول تھ آگر آپ کے ساتھ کھانا کھانا تھا تو آپ ذکر اللی میں کہ آگر آپ لوگوں کے ساتھ بات کر رہے ہوئے تھے تو اللہ تعالی کے ذکر سے عافل نہ ہوتے تھے اور میں دیکھ رہا ہوتا تھا کہ آپ کی بوتے تھے۔ صح کی نماذ کے بعد ہمیں اکٹھا بھا دیتے اور میں دیکھ دون نگلتے تک ذکر اللی کو۔ اور پھر آپ نے فرمایا کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ اللی کو۔ اور پھر آپ نے فرمایا کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ کیا میں تہیں بھرین عمل کی خرنہ دوں جو ہر عمل سے پہلے تہمارے درجات کو بلند کر درجات اور نشارے لئے درجم اور دینار سے بھر ہو یہاں تک کہ خدا کی راہ میں جماد سے بھی افضل ہو؟ عرض درجم اور دینار سے بھر ہو یہاں تک کہ خدا کی راہ میں جماد سے بھی افضل ہو؟ عرض درجم اور دینار سے بھر ہو یہاں تک کہ خدا کی راہ میں جماد سے بھی افضل ہو؟ عرض

تر ہو تا جاتا ہے یماں تک کہ اللہ تعالیٰ کے قرب کا مقام حاصل کر لیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی یاد اور ذکر عبادات کی روح اور احکام کے تشریع کرنے کی بزر گرین غرض اور غایت ہے۔ اور ہر عبادت کی قدر و قیمت اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ کرنے کیوجہ سے ہوا کرتی ہے۔ آیات اور احادیث میں اللہ کے ذکر اور یاد کی بہت زیادہ سفارش کی گئی ہے۔ جسے قرآن مجید میں ہے کہ جو لوگ ایمان لے ائے ہیں وہ اللہ کے ذکر کو بہت زیادہ کرتے ہیں۔ کہ کے جراح ہیں ہے کہ جو لوگ ایمان کے ائے ہیں وہ اللہ کے ذکر کو بہت زیادہ کرتے ہیں۔

نیز فراآ ہے کہ عقلند وہ انسان ہیں کہ جو قیام و قعود لینی اٹھتے بیٹھتے سوتے جاگتے خدا کو یاد کرتے ہیں اور کتے ج جاگتے خدا کو یاد کرتے ہیں اور زمین اور آسان کی خلقت میں فکر کرتے ہیں اور کتے ہیں۔ اب پروردگار اس عظیم خلقت کو تو نے بیودہ اور بیکار پیدا نہیں کیا تو پاک اور پاکیزہ ہے جمیں دوزخ کے عذاب سے محفوظ رکھنا۔"

خداوند عالم فرماتا ہے کہ جس نے اپنے نفس کو پاک کیا اور اللہ تعالی کو یاد کیا اور نماز پڑھی وہی نجات پاکیا۔ خدا فرماتا ہے۔ اپنے پروردگار کا نام صبح اور شام لیا کردیہ " نیز فرمایا ہے کہ اپنے خالق کو زیادہ یاد کیا کر اور اس کی صبح اور شام شبیع کیا گر۔ " اور نیز فرمایا ہے کہ "جب تم نے نماز پڑھ کی ہو تو خدا کو قیام اور قعود اور سونے کے وقت یاد کیا کر۔ " "

امام جعفر صادق عليه السلام في فرمايا ہے كہ جو محض اللہ تعالى كا ذكر زيادہ كرك خدا اسے بهشت ميں اپنے لئے لطف و كرم كے سائے ميں قرار دے گا۔ ٢٥٠ ٥ امام جعفر صادق عليه السلام في فرمايا كه جتنا ہو سكتا ہے خدا كو ياد كيا كود ون اور رات كے ہر وقت ميں۔ كيونكه خداوند عالم في حتميس زيادہ ياد كرنے كا حكم ويا ہے۔ خدا اس مومن كو ياد كرتا ہے جو اسے ياد كرے اور جان لوكه كوئى مومن بندہ خدا كو ياد نميں كرتا محر خدا بھى اسے اچھائى ميں ياد كرتا ہے۔

امام جعفر صادق عليه السلام نے فرايا ہے كہ فداوند عالم نے حضرت موى عليه السلام كو فرايا كه دن اور رات ميں مجھے زيادہ يادكياكر اور ذكر كرتے وقت خشوع اور

یہ آیات اور روایات کہ جو بطور نمونہ ذکر ہوئی ہیں ان سے ذکر اللی کی قدر اور قیت کو آپ نے معلوم کرلیا ہے۔ اب یہ دیکھا جائے کہ ذکر خدا سے مراد کیا ہے؟ فرم حسد ا کا مرا و

یہ معلوم ہو چکا ہے کہ اللہ تعالی کا ذکر عبادت میں سے ایک بردی عبادت ہے اور نفس کے پاک و پاکیزہ اور اس کی محیل اور سیرو سلوک الی اللہ کا بمترین وسیلہ ہے اب ویکھیں کہ ذکر خدا سے جو آیات اور روایات میں وارد ہوا ہے کیا مراو ہے۔ کیا اس سے مراد کوئی اور اس سے مراد کوئی اور چیز ہے؟ کیا یہ الفاظ بغیر یا طنی قوجہ کے اتنا برا اثر رکھتے ہیں یا نہ؟

افت میں ذکر کے معنی لفظی ذکر کے بھی آئے ہیں کہ جو زبان سے کئے جاتے ہیں اور توجہ قلب اور اور حضور باطن کے معنی بھی آئے ہی احادیث میں بھی ذکر ان وو معنول میں استعال ہوا ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ حضرت موی علیہ السلام نے مناجات كرتے وقت عرض كى كر" اے خالق۔ اس كى جزاء اور ثواب كر جس فے مجھے تران اور دل میں یاد کیا ہو کیا ہے؟ جواب آیا اے موی میں اے قیامت میں عرش کے ساب اور اپنی پناہ میں قرار دو نگا۔ اس صدیث کو دیکھیں تو معلوم ہو گا کہ اس میں ذکر لفظی جو زبان پر ہو آ ہے اور قلبی ذکر دونوں میں استعال ہوا ہے اور دوسری بہت ی روایات موجود ہیں کہ جن میں ذکر ان دونوں میں استعال ہوا ہے لیکن غالبا" اور اکثر ذکر کو توجہ قلبی اور حصور باطنی میں استعال کیا گیا ہے اور حقیق اور کامل ذکر ابھی میں ہوا کرتا ہے۔ فدا کے ذکرے مراد ایک ایک حالت ہے کہ فدا کو روح کے لحاظ ہے دیکھ رہا ہو اور باطن میں جمال کے خالق کی طرف اس طرح متوجہ ہو کہ خدا کو حاضر اور ناظرجانے اور اینے آپ کو خدا کے سامنے جانے جو محض اس طرح کی حالت میں خدا کو یاد کرتا ہو تو وہ اللہ تعالیٰ کے احکام پر عمل کرے گا اور واجبات کو بجا لایگا اور حرام چیزوں کو ترک کرے گا۔ اس معنی کے لحاظ سے اللہ کا ذکر آسان ہے۔ امام جعفر صادق

کیا یا رسول الله صرور فرمائے۔ آپ نے فرمایا کہ الله تعالی کا ذکر زیادہ کیا کو پھرامام علیہ السلام نے فرمایا کہ ایک آدمی نے رسول خدا کی خدمت بین عرض کی کہ مسجد والوں بیں سب سے زیادہ بھتر کون ہے؟ آپ نے فرمایا کہ جو دو سروں سے زیادہ الله تعالیٰ کا ذکر کرے والی زبان رکھتا ہو اس کو دنیا اور آخرت کی خیر عطاء کی جا چھی ہے۔ "

رسول خدا صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا کہ قرآن کی علاوت کر اور الله تعالیٰ کا ذکر بہت زیادہ کر تیرے لئے ذکر کا اجر آسان میں ہو گا اور زمین میں تیرے لئے نور ہو گا۔ ۲۵۵ ،

ر، امام حن علیہ السلام نے رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے نقل کیا ہے کہ آپ نے فرمایا ہے کہ جنت کے باغات کی طرف سبقت اور جلدی کرو اصحاب نے عرض کیا کہ بہشت کے باغ کون ہیں؟ آپ نے فرمایا ذکر کے طلقے اور دائر ہے " " " امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جو عافل لوگوں میں اللہ تعالیٰ کے فکر کرنے والا ہو تو گویا وہ جماد سے بھاگنے والوں کے درمیان مجاہد ہے اور اس طرح کے عامد کے لئے بہشت واجب ہے " "

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے اصحاب سے فرایا کہ بہشت کے باغوں سے استفادہ کود عرض کیا گیا۔ یا رسول اللہ۔ بہشت کے باغ کیا ہیں؟ آپ نے فربایا کہ ذکر کی مجانس۔ صبح شام اللہ کا ذکر کود۔ جو شخص چاہتا ہے کہ خدا کے بال اپنی قدر اور منزلت اس کے نزدیک کیا ہے کدر اور منزلت اس کے نزدیک کیا ہے کیونکہ خدا اپنے بندے کو اس مقام تک پہنچا آ ہے کہ جس مقام کو بندے نے خدا کے لئے اختیار کر رکھا ہے اور جان لو کہ تممارے اعمال میں سے بمترین عمل خدا کے نزدیک اور اعمال میں پاکیزہ ترین عمل جو ہرایک عمل سے بمتر ہو اور تممارے ورجات کو بلند کرے اور تممارے لئے اس سے بمتر ہو کہ جس پر سورج چکتا ہے وہ اللہ تحالی کا ذکرے اور تممارے لئے اس سے بمتر ہو کہ جس پر سورج چکتا ہے وہ اللہ تحالی کا ذکرے ۔

رضا اللی کی موافقت کے حرکت نہ وے کیونکہ اللہ تیرے باطن ظاہرے آگاہ ہے اس مخض کی طرح ہو کہ جس کی روح قبض ہو رہی ہو یا اس مخض کی طرح جو اعمال کے حساب ویے میں اللہ تعالی کے حضور کھڑا ہے۔ اپنے نفس کو سوائے اللی ادکام کے جو تیرے لئے بہت اہم ہیں۔ یعنی اوام اور نواہی اللی اور اس کے وعدے اور عمد کے علاوہ کمی میں مشغول نہ کر حزن اور مال کے پانی سے اپنے دل کو دھوئے اور پاک و پاکیزہ کرے۔ جب کہ خدا تجھے یاد کرتا ہے تو تو بھی خدا کو یاد کر کیونکہ خدا نے تجھے اس حالت میں یاد کیا کہ وہ تجھ سے بے نیاز ہے اس لئے خدا کا تجھے یاد کرتا زیادہ ارزش اور قیمت رکھتا ہے اور زیادہ لذیذ اور کا ملتر ہے اور تیرے یاد کرنے سے بہتے اور قیمت رکھتا ہے اور زیادہ لذیذ اور کا ملتر ہے اور تیرے یاد کرنے سے بہتے اور قیمت رکھتا ہے اور زیادہ لذیذ اور کا ملتر ہے اور تیرے یاد کرنے سے بہتے اور قیمت رکھتا ہے اور زیادہ لذیذ اور کا ملتر ہے اور تیرے یاد کرنے سے بہتے

تیری اللہ تعالیٰ کی معرفت اور اس کا ذکر تیرے لئے خضوع اور حیاء اور اس کے سامنے تواضع کا موجب ہو گا اور اس کا نتیجہ اس کے فضل اور کرم کا مشاہدہ ہے اس حالت میں اگر تیری اطاعت زیادہ بھی ہوئی تو وہ اللہ تعالیٰ کے عطاء کے مقابلے میں کم ہوگی لاڈا اپنے اعمال کو صرف خدا کے لئے بجالا۔ اگر اپنے خدا کے ذکر کرنے کو برا اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم ہے خفلت کا موجب ہو گا۔ اس طرح کا ذکر سوائے اللہ تعالیٰ سے دور ہوئے کے اور کوئی شمراور نتیجہ نہیں دے گا اور زمانے کے گذر جائے سے سوائے غم اور المدوہ کے کوئی اور اثر نہیں رکھے گا۔ اللہ تعالیٰ کا ذکر دو قتم پر تقییم ہو جاتا ہے۔ ایک خالص ذکر کہ جس میں دل بھی ہمرای کر رہا ہو۔ دو سمرا وہ ذکر جو غیر خدا کی یاد کی نفی کر ویتا ہو جیسے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا کہ میں خدا کی یاد کی نفی کر ویتا ہو جیسے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا کہ میں خدا کی یاد کی نفی کر ویتا ہو جیسے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا کہ میں خدا کی یاد کی نفی کر ویتا ہو جیسے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا کہ میں خدا کی یاد کی نفی کر ویتا ہو جیسے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا کہ میں جیری مدح نہیں کر سکتا تو اس طرح ہے کہ جس طرح تو نے اپنی صفت خود بیان کی

بندا رسول خدائے اپنے ذکر کی کوئی وقعت اور ارزش قرار نہیں دی کیونکہ اس مطلب کی طرف متوجہ تھے کہ بندے کا خدا کے ذکر کرنے پر اللہ تعالی کا بندے کا ذکر

علیہ السلام نے فرمایا ہے۔ اسب سے مشکل ترین عمل کہ جو ہر عض سے نہیں ہو سکا۔ تین ہیں اپنے آپ سے لوگون کو اس طرح انصاف دینا اور عدل کرنا کہ راضی نہ ہو دو سرول کے لئے وہ چیز کہ جس کو وہ خود اپنے لئے پند نہیں کرتا۔ 2- مومن بھائی کے ساتھ مال میں مساوات اور عمگساری کرنا۔ 3- ہر حالت میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنا۔

ذكر سے فقط سجان الحمد لله اور لا اله الا الله مراد نميں سے بلك الله تعالى كا ذكريه ب كر جب كوئى واجب كام سامنے آئے تو اسے بجا لائے اور جب حرام كام سامنے ائے تو اسے ترك كر آئے۔ "

رسو لحدائے فرمایا کہ تین چڑیں ایس ہیں جو اس امت کے لئے بلند و بالداوں مشکل ہیں۔ 1- مومن بھائی کے ساتھ مال میں مساوات اور برابری اور خمگساری۔ 2- اپنے آپ سے لوگوں کو انصاف دینا۔ 3- تمام حالات میں خدا کا ذکر۔ یمال ذکر سے مراد سیان اللہ اور لا اللہ الا اللہ نہیں ہے بلکہ ذکر سے مراد انسان کا خدا کو اس طرح یاد کرنا ہے کہ جب کوئی حرام کام سامنے آئے تو خدا سے ڈرے اور اسے ترک کر دے۔ "" " میر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ خدا کا سمو اور غفلت میں ذکر نہ کر اور اسے فراموش نہ کر۔ اللہ تعالی کا کامل ذکر اس طرح کر کہ تیرا ول اور زبان ایک دو سرے کے مطابق ہو تو اللہ تعالی کا حصرے کے مطابق ہو تو اللہ تعالی کا کامل ذکر اس طرح کر کہ تیرا ول اور زبان ایک دو سرے کے مطابق ہو تو اللہ تعالی کا خشر کر سے جب کہ تو ذکر کی حالت میں اپنے دیش کو فراموش کر دے اور بالاخرہ تو اپنے آپ کو نہ پائے۔ ""

امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے آبو مخص حقیقتاً" الله تعالیٰ کی یاد میں ہو گا وہ الله کا مطبع اور فرمانبردار ہو گاجو مخص الله سے عافل ہو گا وہ الله کی معصیت اور نافرمانی کرے گا۔ الله تعالیٰ کی اطاعت ہدایت کی علامت ہے اور الله تعالیٰ کی نافرمانی گراہی کی نشانی ہے۔ ذکر اور غفلت معصیت اور اطاعت کی بنیاد میں ہے۔ "
گراہی کی نشانی ہے۔ ذکر اور غفلت معصیت اور اطاعت کی بنیاد میں ہے۔ "
لہذا اینے دل کو قبلہ قرار دے اور زبان کو سوائے دل کے تھم اور عشل اور

بهلادرم

پہلے درج میں چونکہ ذکر کرنے والا خدا کی طرف توجہ کرتا ہے اور قصد قربت سے خاص اور مخصوص زبان پر بغیر معانی سمجھے اور متوجہ ہوئے جاری کر دیتا ہے۔

נפיתו כנק-

قصد قربت سے ذکر کرتا ہے اور ذکر کرنے کی حالت میں ان کے معانی کو بھی ذہن میں خطور ویتا ہے۔

تيرادرجه

زبان قلب کی پیروی کرتی ہے اور ذکر کہتی ہے اس معنی میں کہ جب ول خدا کی طرف توجہ کرتا ہے اور اپنے باطن زات میں ان اذکار کے معانی پر ایمان رکھتا ہے تو پھروہ زبان کو تھم دیتا ہے کہ وہ خدا کا ذکر شروع کر دے۔

چوتھا درجہ۔

قدا کی طرف رجوع کرنے والا انسان خالق جمان کے بارے میں حضور قلبی اور توجہ کال رکھتا ہے اور اسے حاضر اور ناظر اور اپنے آپ کو اس ذات کے سامنے حاضر وکھتا ہے۔ خدا کی طرف رجوع کرنے والے انسان اس حالت میں درجات رکھتے ہیں اور مختلف ہوتے ہیں بحض کا ملتر ہیں جتنی مقدار غیر خدا سے قطع تعلق کرے گا اتن ہی مقدار خدا سے مانوس اور اس سے علا قمند ہو گا یماں تک کہ انقلاع کائل اور لقاء اور فناء کی حد تک پنج جائےگا۔اس درج میں خدا کی طرف رجوع کرنے والا انسان اعلیٰ ترین درج پر ہو تا ہے۔ اس کے سامنے دنیا کے تجاب اٹھ جاتے ہیں۔ اور غیر حقیقی اور مجازی علاقہ اور ربط اس نے ختم کر دیے ہوتے ہیں اور خیرات اور کمال کے مرکز سے متصل ہو جاتا ہے اندا اس کے سامنے تمام چزیں یماں تک کہ وہ اپنی ذات کو بھی سے مقصل ہو جاتا ہے اندا اس کے سامنے تمام چزیں یماں تک کہ وہ اپنی ذات کو بھی

کرنا مقدم ہے الذا وہ لوگ جو رسول خدا سے کمتریں وہ اپنے اللہ کے ذکر کو تا چیز اور معمولی قرار دینے کے زیادہ سزا وار ہیں الذا جو شخض اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنا چاہتا ہے اسے معلوم ہونا چاہئے کہ جب تک اللہ اسے توثیق نہ دے اور خود خدا بندے کو یاد نہ کرے وہ اللہ کے ذکر کرنے پر قدرت نہیں رکھ سکا۔

جیسے کہ ملاحظہ کر رہے ہیں ان روایات میں قلبی توجہ اور باطنی حضور کو ذکر کرنے کا مصداق بتلایا گیا ہے نہ صرف قلبی خطور اور بے اثر ذہنی تصور کو بلکہ باطنی حضور جو یہ اثر دکھلائے کہ جس کی علامتوں میں سے اوامراور نوابی الی کی اطاعت کو علامت قرار دیا گیاہے لیکن یہ اس امرکی دلیل نہیں ہے کہ لفظی اور زبانی ذکر و اذکارش لا اللہ الله الله سجان اللہ الجمد وغیرہ کے اللہ کے حقیقی ذکر کا مصداق نہیں ہیں بلکہ خود یہ کلمات بھی اللہ تعالی کے ذکر کا ایک مرتبہ اور درجہ ہیں علاوہ اس کے کہ یہ اذکار مجمی قلب اور دل سے پھوٹے ہیں۔

جو مخص ان لفظی اذکار کو زبان پر جاری کرتا ہے وہ بھی دل میں گرچہ کم ہی
کیوں نہ ہو خدا کی طرف توجہ رکھتا ہے اس لئے کہ وہ خدا کی طرف توجہ رکھتا تھا تب
ہی تو اس نے ان اذکار کو زبان پر جاری کیا ہے۔ اسلام کی نگاہ میں ان کلمات اور اذکار کا
کہنا بھی مطلوب ہے اور ثواب رکھتا ہے لیکن شرط یہ ہے کہ قصد قربت سے ہوں جیسے
کہ ظاہری ٹماز انہیں الفاظ اور حرکات کا نام ہے کہ جس کے بجالانے کا ہمیں تھم دیا گیا
ہے گرچہ ٹماز کی روح قلب کا حضور اور باطنی توجہ ہے۔

ذكر كے مراتب

ذکر کے لئے کئی ایک مراتب اور درجات ہیں کہ سب سے کمتر مرتبہ اور درجہ لفظی اور زبانی ذکر سے شروع ہوتا ہے یہاں تک کہ وہ انقطاع کامل اور شہود اور فناتک جا پنچا ہے۔

امام زین العابدین علیہ السلام اس طرح کے خاص بندوں کے حق میں یوں ارشاد فراتے ہیں۔ ؛

وو خدایا تیری ثناء اور تعریف جو تیرے لائق اور سزاوار بے زبان سے بیان کرتے میں وہ تیرے بدے عاجز ہیں تیری ذات کے جمال حقیقت تک وسینے سے وہ عاجز ہیں۔ تیرے جل کے انوار کو دیکھنے کی آ تکھیں قدرت نہیں رکھتی۔ تو نے اپنے بندول کے لتے تیری معرفت کے مقام تک وسننے کے لئے سوائے عجز کے اظہار کے اور کچھ شیں ر کھا۔ خدایا ہمیں ان بندوں سے قرار دے کہ تیرے لقاء کے شوق کا بودا جن کے ولوں میں بویا گیا ہے۔ اور محبت کی آتش نے ان کی دلوں کو گھیر رکھا ہے الذا وہ عالی افکار کے آشیانہ میں اترتے ہیں اور مقام قرب و شہود النی کے باغات سے تعتیں حاصل كرتے بن اور محبت كے چشے سے لطف وكرم كے جام سے بيں۔ صفا اور محبت اور مودت کے چشمہ میں وارد ہوتے ہیں۔ ان کے ول کی آمکھوں سے بردہ اٹھ گیا ہے اور عقائد میں شک و تروید اور تاریکی ان کے ولول سے دور ہو گئ ہے اور ان کے دلول میں شک کا گذر زائل ہو چکا ہے۔ تحقیق کے ذریعے ان کے دلوں کی معرفت نے وست بداكرلى إ- اور زبركى دوڑ لكانے ميں ان كى مت بلند مو چكى إ- فداك ما معلم کرتے میں پندیدہ فاطر ہوتے ہیں اور خدا کے ساتھ انس کی مجلس میں یا کیزہ باطن رکتے ہیں اور خوف کے مقامات میں امن اور آرام کا راستہ موجود یاتے ہیں اور این پروردگار کی طرف رجوع کرتے میں مطمئن نفس رکھتے ہیں۔ سعادت اور نجات کے رائے میں یقین کے مرتبہ تک پنج ہوئے ہیں۔ مجوب کے مشاہرہ کرتے یں ان کی آ تکھیں روش ہیں اور اس کے پانے میں کہ جس کی امید کرتے باطنی آرام اور اطمینان رکھتے ہیں۔ ونیا کے معاملات میں آخرت کے لئے فائدہ حاصل کیا۔ اے خدا۔ تیرے ذکر کے المام کے تصورات دلوں پر کتے لذت آور ہوتے ہیں۔ اور تیری طرف غیب کے تفر کے ذریعے آئے میں کتنا مضاس اور شری ہے۔ اور تیری محبت کا طعام کتنا مزے وار ہے۔

### ASSOCIATION KHOJA

1AMATE

چھوڑ کر خدا کی طرف رجوع کرتا ہے۔ غیر خدا سے قطع دوالی رکھا مید اور صرف ذات الى سے اپن محبت كو مختل كر ديتا ہے۔ سوائے خدا كے اور كوئى كمال نہيں ديكھا ماکہ اس سے ول کو لگائے اور وابستہ کرے کی کو مونس نہیں دیکتا ماکہ اس سے انس اور محبت کرے۔ اس طرح کے خاص بندوں نے عظمت اور جلال و کمال اور خیر اور نور و ایمان کے سرچشمہ کو یا لیا ہو تا ہے اور اپنی باطنی آگھ سے تمال اللی کا مشاہدہ کر رہے ہوتے ہیں۔ یمال تک کہ ایک لحظہ بھی وہ دنیا کی مجازی چروں کی طرف متوجہ نہیں ہوتے اور انہیں اپنا دل نہیں دیتے چونکہ وہ کمالات کے منبع تک بہتے کیے ہیں الذا ان كى نگاه ميس مجازى اور عارضى كمالات كوئى حيثيت نهيس ركھتے وہ اللہ تعالى ك لقاء اور عشق اور محبت میں جلتے رہتے ہیں اور خدا سے انس اور محبت کی لذت کو دنیاوی چیزوں سے جادلہ نمیں کرتے اور اگر جمال کی طاہری چیزوں کو بھی دیکھتے ہیں تو اس میں بھی نور جمال النی اور وجود کال کی نشانی اور علامت کا عکس مشاہرہ کرتے ہا ہے۔ الم حین علیہ السلام فرماتے ہیں کس طرح تیرے وجود کے ابت کرنے کے لے اس چزے استدلال کیا جائے کہ جو وہ خود تیری محکج ہے؟ کیا تیرے فیرے لئے ظہور ہے جو تیری ذات کے لئے موجود نہیں ہے تاکہ تو اس کے ظہور کے ذریعے ظاہر كيا جائي؟ كب تو دور تھا ماك آثار اور علائم تيرے تك چنيخ كے اسباب بن كيس؟ وه آئھ اندھی ہے جو مجھے اپنا مراقب اور مشاہرہ کرنے والا نہیں دیکھتی؟ کتنا نقصان میں م وہ بندہ کہ جے تو نے اپنی محبت سے کھ حصہ نمیں دیا؟ "

امیر المومنین علیہ السلام شعبانیہ مناجات میں فرماتے ہیں۔ اے خدا پوری طرح اپنے میں غرق اور کامل ہونے کو مجھے عطا کر اور میرے ول کی آنکھوں کو اپنے جمال کے نور کے مشاہدہ کرنے کا نور عطا فرما ناکہ میرے ول کی آنکھیں نور کے جاب کو پار کرکے تیری عظمت تک پہنچ جائیں اور ہماری روحیں تیرے مقام قدس سے جا وصل

بمتری ہے کہ بیہ ناچیز بندہ جویہ کتاب کھ رہا ہے اور جو خواہشات نفس اور مادی تاریکیوں اور ظلمات کا قیدی۔ مقامات معنوی کے حاصل کرنے سے محروم ہے اس بح بیکراں میں وارد نہ ہو اور ان مقامات عالیہ کی شرح اور توضح انہیں لوگوں کے لئے چھوڑ دے جو اس کی قابلیت اور الجیت رکھتے ہیں کیونکہ جس نے محبت اور انس اور لقاء اللہ کا ذاکقہ بی نہ چھکا ہو وہ ان مقامات عالیہ کی توضیح اور تشریح سے عاجز اور ناتوان ہوگا۔ نیکوں کو دوست رکھتا ہوں اگرچہ انہیں سے نہیں ہوں۔

خدایا ہمیں اینے ذکر کی حلاوت عنایت فرما اور ہمیں حلاوت و کھنے والے افراد ے قرار دے یہاں بھر ہو گاکہ جو اس کے اہل تھے ان کی بات اور گفتگو کو نقل کیا جائے۔ عارف ربانی فیلسوف عالی ملا صدرا شیرازی لکھتے ہیں۔ اگر کی بدے پر اللہ تعالی کی رحمت کے سائے رہ جائیں تو وہ خواب غفلت اور جمالت سے بیدار ہو جاتا ہے اور جان لیتا ہے کہ اس محسوس جمان کے علاوہ بھی کوئی دوسرا جمان ہے۔ حیوانی لذات ے اعلیٰ اور بھی لذات ہیں تو اس حالت میں وہ باطل اور بے ارزش امور سے روگروانی کر لیتا ہے اور گناہوں کے ارتکاب سے اللہ تعالی سے توب کرتا ہے پھر اللہ تعالی کی آیات اور نشانیوں میں فکر اور غور شروع کر دیتا ہے اور مواعظ اللی کو سنتا ہے اور تیمیراکرم کی اعادیث میں غور کرتا ہے اور شرعیت کے مطابق عمل کرتا ہے اور آخرت کے مالات حاصل کرنے کے لئے دنیا کے لغویات اور فضولیات جیسے جاہ و جلال مقام و منصب ال ور متاع سے وستبروار ہو جاتا ہے اور اگر اس سے زیادہ اللہ کی رجت اس کے شام حال ہو جائے تو حتی ارادہ کر لیتا ہے کہ غیر خدا سے چھم یوشی كرے اور اللہ تعالى كى جانب حركت كرے اور خواہش نفس كے مقام كو چھوڑ كر اللہ تعالی کی طرف حرکت کرے اس حالت میں اس پر اللہ تعالی کے انوار ملکوتی ظاہر ہو جاتے ہیں اور عالم غیب کا وروازہ اس کے لئے کھل جاتا ہے اور عالم قدس کے صفحات آہت آہت اس کے لئے آشکار ہو جاتے ہیں اور غیبی امور کو مثالی صورت میں مشاہدہ كرتا ہے جب وہ امور فيبى كے مطابدے كى لذت كو چكھ لے تو چر ظوت اور دائمى ذكر

اور تیرے قرب کا پانی کتا لذید اور خوشگوار ہے۔ ہمیں دور کرنے اور نکال دیے جائے سے پناہ دے اور ہمیں مخصوص تر عارف اور اپنے بندوں میں صالح ترین بندہ اور اطاعت کرنے میں صادق ترین اور عبادت کرنے والوں میں خالص ترین عبادت کرنے والا قرار دے۔ اے بزر محتر اور عظیم اور کریم اور احمان کرنے والا خدا۔ مجھے تیری عطا اور رحمت کی فتم۔ اے ار حم الر احمایین۔ کا

خلاصہ چوتھا مرتبہ اور مقام بہت ہی عالی اور بلند و بالا ہے اور پھر اس کے کئی ایک درجات اور مراتب می جو زات مقدس واجب الوجود اور کمال و جمل غیر منابی تک جاتے ہیں۔ اہل اللہ اور عارفین کی اصطلاح میں ان کے مخلف نام بل سے مقام ذكر مقام انس مقام ا نقطاع مقام محبت عقام شوق مقام رضا مقام خوف مقام شوو مقام عین الیقین مقام حق الیقین اور آخری مقام جے مقام فنا نام دیے ہیں یہ تجیرات اکثر آیات اور احادیث سے لی گئی ہیں اور ہرایک نام کی کھے نہ کھے مناسبت بھی ہے۔ جب عارف اور عبادت گذار واجب الوجود ذات اللي کے جمال اور عظمت غير منای کی طرف توجہ کرے اور اس کی محبت اور فیوضات کو سامنے رکھے اور اپنی تقفیر اور تاتوانی اور مقام اعلیٰ تک نہ وینچنے کی مسافت سے دور ہونے کا احساس کرے تو پھر اس کے دل میں شوق اور عشق سوز اور گداز بیدا ہو تا ہے تو اس کیفیت اور مقام کا نام شوق کا مقام ویا جاتا ہے۔ جب کمالات کے درجات اور مقالمت پر کوئی پنچ جائے تو وہ انسیں درجات اور معلومات سے انس کرنے لگتا ہے اور خوش اور شاد ہو جاتا ہے تو اس ماسبت سے اس درج اور رہے کو مقام انس سے تعبیر کرتے ہیں اور جب عظمت اور کمال غیر متانی ذات الی کی طرف توجہ کرے اور اس عظمت کے مقام کے یاتے یں اپنی کزوری اور عجز اور قصور پر مطلع اور واقف ہو تو اس کا دل لرز آ اور دکھتا ہے اس کے تمام وجود پر خوف اور ڈر چھا جاتا ہے تو پھروہ گرب و زاری کرنے لگتا ہے تو ای مناسبت سے اس حالت کا نام مقام خوف رکھ دیا جاتا ہے۔ اس طرح باقی تمام مقالت کی نہ کی انسان کی کیفیت اور حالت کی مناسبت سے رکھ جاتے ہیں۔ قل اللّه ثم ذر هم یہ حالت شوق کے غلبہ سے حاصل ہوتی ہے بایں معنی کہ انسان کوشش کرے کہ جو کچھ اس کے لئے آشکار ہوا ہے اس سے زیادہ آشکار ہو اور اس کی طرف جو اسے ابھی تک حاصل نہیں ہوا ہے شوق پیدا کرے کیونکہ شوق اس چیز سے متعلق ہوتا ہے کہ کوئی چیز کچھ آشکار ہو اور کچھ آشکار نہ ہو بھیشہ ان دو میں رہے گاکہ جس کی کوئی انتہا نہیں ہے اس واسطے کہ جو ورجات اور مراتب اسے حاصل ہوئے ہیں ان کی کوئی انتہا نہیں ہے اس طرح خدا کے کمال اور جمال جو باتی ہیں ان کی زیادتی کاکوئی کنارہ نہیں۔ بلکہ وصال کے حاصل ہو جانے سے وہ لذت بخش شوق کا احساس کرتا ہے کہ جس میں کوئی الم اور درد نہیں ہوا کرتا پس شوق کبھی بھی ختم نہیں احساس کرتا ہے کہ جس میں کوئی الم اور درد نہیں ہوا کرتا پس شوق بھی بھی ختم نہیں اور بالخصوص جب بہت سے بالا ورجات کو مشاہرہ کرتا ہے۔ یسعی نور هم بین ایدیھم و بایمانھم یقولون ربنا اتمم لنا نورنا۔

White Share and the same of th

was a distributed as the state of the state

all of the first was the water with a state of

کرتے سے علا تمند ہو جاتا ہے اس کا دل حسی مشاغل سے خالی ہو جاتا ہے اور تمام وجود کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ پیدا کر لیتا ہے۔ اس حالت میں اس پر علوم لدنی آہستہ آہستہ اتر نے گئتے ہیں اور معنوی انوار بھی بھی اس کے لئے ظاہر ہوئے گئتے ہیں اور تحقق حاصل کر لیتا ہے۔ تکون مزاجی اور تغیر دور ہو جاتی ہے اور آرام اور سکون اس پر نازل ہو جاتا ہے اس حالت میں وہ عالم جہوت میں وارد ہو جاتا ہے اور آرام اور سکون اس پر نازل ہو جاتا ہے اس حالت میں وہ عالم جہوت میں وارد ہو جاتا ہے اور ان کے افرانی ہو جاتا ہے اور اس کے لئے قدرت اور سلطان النی اور عظمت اور کبریاء کا قور آشکار ہو جاتا ہے اور اس کی انائیت اور وجود کو متلاثی اور حباء منشوارا کر ویتا ہے اور زات احدت ہے اور اس کی انائیت اور وجود کو متلاثی اور حباء منشوارا کر ویتا ہے اور زات احدت کی عظمت اور قدرت کے سامنے ساقط ہو جاتا ہے اس حالت اور مقام کو مقام احدیث کی عظمت اور اغیار سالک کی نگاہ میں مشلک ہو جاتے ہیں اور لمن الملک کی نگاہ میں مشلک ہو جاتے ہیں اور لمن الملک الیوم للّہ الواحد القہار کی آواز کو سنتا ہے۔

عارف ربانی ملا فیض کاشانی لکھتے ہیں کہ خدائی محبت اور اس کی تقویت اور رویت خدا اور اس کے لقاء کے لئے اسباب میا کرنے کا طریقہ معرفت اور اس کو تقویت دینا ہوا کرتا ہے۔ معرفت حاصل کرنے کا طریقہ قلب کو دنیاوی علائت اور مشاغل اور کامل طور پر انقطاع الی اللہ کا وسیلہ اور ذریعہ صرف ذکر اور فکر اور غیر خدا کی محبت کو دل سے نکالنا ہے۔ کیونکہ دل ایک برتن کی مائند ہے۔ اگر برتن پانی سے بھرا ہوا ہو تو پھر اس میں سرکہ ڈالنے کی مخبائش نہیں ہوتی پانی کو برتن سے خالی کیا جاتے ناکہ اس میں سرکہ ڈالا جا سکے۔ خداوند کریم نے کسی کے لئے دو دل پیدا نہیں جائے ناکہ اس میں سرکہ ڈالا جا سکے۔ خداوند کریم نے کسی کے لئے دو دل پیدا نہیں توجہ رکھے گا تو دل کا پچھ حصہ غیر خدا میں مشغول ہو گا پس انسان جتنا غیر خدا کے ساتھ مشغول رہے گا اتنی مقدار خدا کی محبت میں کی واقع ہو گی گر غیر خدا کی طرف ساتھ مشغول رہے گا اتنی مقدار خدا کی محبت میں کی واقع ہو گی گر غیر خدا کی طرف اتاجی مقدار خدا کی مخبت میں کی واقع ہو گی گر غیر خدا کی طرف اتاجی مقدار خدا کی مخبت میں کی واقع ہو گی گر غیر خدا کی طرف اتاجی مقدار خدا کی مخبت میں کی واقع ہو گی گر غیر خدا کی طرف اشارہ کیا ہے اور صفات کا مظہر ہے۔ خدا نے قرآن مجید میں اسی مطلب کی طرف اشارہ کیا ہے اساء اور صفات کا مظہر ہے۔ خدا نے قرآن مجید میں اسی مطلب کی طرف اشارہ کیا ہے اساء اور صفات کا مظہر ہے۔ خدا نے قرآن مجید میں اسی مطلب کی طرف اشارہ کیا ہے

احکام کی کائل طور سے پابندی نہ کے۔

الم حين عليه السلام نے عرف كى دعا ميں فرمايا ہے اے وہ ذات كه جس نے اپنے ذكر كى معاس اور شرقى كو اپنے دوستوں كے موہنہ ميں ڈالا ہے كه جس كى وجه سے وہ تيرى عبادت كے لئے تيرے سامنے آ كورے ہوتے ہيں۔

اور تیرے سامنے خضوع اور خشوع کرتے ہیں۔ اے وہ ذات کہ جس نے ہیبت کا لبیب اپنے اولیاء کو پہنایا ہے آلہ وہ تیرے سامنے کھڑے ہوں اور استغفار کریں۔ کا لبیس اپنے اولیاء کو پہنایا ہے۔ کہ ان سے کمہ دو کہ اگر واقعی خدا کو دوست رکھتے ہو تو میری پیروی کو اگہ خدا بھی تہیں دوست رکھے۔ ""

الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرایا ہے کہ الجو مخص واقعی خدا کا ذکر کرنے والا ہو گا تو وہ ذات اللی کا فرمانبردار اور مطیع بھی ہو گا اور جو مخص غافل ہو گا وہ گنگار ہو سساسی

#### خضوع اور عاجزي-

جو انسان خداکی عظمت اور قدرت کا مشاہرہ کرے گا تو وہ مجبورا" اس کے سامنے خضوع کرے گا اور آپ قصور اُور ناتوائی سے شرمندہ اور شرمسار ہو گا۔

الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرایا ہے کہ تیرا بیہ جان لینا کہ تو خدا کا مورد توجہ ہے تو بیہ تیرے خضوع اور حیا اور شرمندگی کا باعث ہے گائے ان مقام شہود کی ایک علامت اور اثر عبادت سے زیادہ علاقہ اور اس سے لذت حاصل کرنا ہو تا ہے کیونکہ جس نے لذت اللی کی عظمت اور قدرت کو پالیا ہو اور این کا مشاہرہ کرلیا ہو اور اس کے حضور میں سمجھتا ہو اور عظمت اور کمال اللی کا مشاہرہ کرلیا

## ذكراورتقاء كے آثار اور علائم

جیے کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے کہ ذکر اور شہود اور لقاء آیک باطنی مقام اور معنوی اور روحانی پایہ محکیل نفس کا ذریعہ ہے۔ عارف انسان اس مقام تک جب پہنچ جائے تو وہ آیک ایسے مقام تک جب پہنچ جائے تو وہ آیک ایسے مقام تک پہنچا ہے کہ وہ اس سے پہلے یہاں تک نمیں پہنچا تھا آگر یہ کہا جاتا ہے کہ مقام شہود آیک حقیقت اور وا تعیت ہے اور اسی طرح جب کما جاتا ہے کہ مقام انس یا مقام رضا یا مقام محبت یا مقام شوق یا مقام وصال یا مقام لقاء تو یہ مجاز گوئی اور مجازی معنی مراد نمیں ہوتے بلکہ یہ سب حقیقت جی الدا مقام ذکر وجود واقعی کا ایک مرتبہ ہے اور رتبہ اور وہ نے علائم اور آثار رکھتا ہے اس کمال کا وجود اس کے آثار اور علامتوں سے پہچانا جاتا ہے۔ ہم یمال اسکے کچھ الرات بتلاتے ہیں :

ا جب كوئى آدى مقام شهود اور ذكر تك پنج چكا ہو اور اپنے باطن ميں ذات احدیت كے جمال كا مشاہرہ كر لے اور اپنے آپ كو اس ذات كے سامنے پائے تو چر بغیر كى شك كے سو فيصدى اس كے احكام كى پيروى كرے گا اور جو پچھ فدا كے گا اے بجا لائكا اور جس سے روكا ہو گا اے ترك كرے گا اگر انسان بيد معلوم كرنا چاہے كہ آيا اس مقام تك پنچاہے يا نہ تو اسے اوامر اور نوابى الني كى پابئدى سے معلوم كرے اور جتنى اس ميں پابئدى كى نبست ہو اسى نبست سے اس مقام تك پنچنے كو سجھ لے بيد

ممكن بى نسي ہے كہ انسان مقام شهود اور انس تك چنج ہوا ہو اور پر اللہ تعالى ك

فداوندعالم كى اطاعت

ہو تو پھروہ مناجات اور انس اور راز و نیاز کی لذت کو ہردو سری لذت پر ترجیح دے گا۔
جو لوگ معنوی لذات سے محروم ہیں وہ مجازی لذات اور جلدی ختم ہو جانے والی لذات سے جو درحقیقت سوائے الم اور غم کے ختم کرنے کے علاوہ کچھ نہیں ہو تیں اپنا دل لگا لیتے ہیں۔ لیکن جنہوں نے حقیقی لذات اور پروردگار کی مناجات اور عبادت کو چھ لیا ہو تو وہ اپنی خوش حالی اور زبائی کو کی دو سری لذت سے معاملہ نہیں کرتے۔ یکی وہ اللہ کے خالص برک ہیں کہ جو خداکی عبادت اس لحاظ سے کرتے کہ وہ عبادت کا سزاوار ہے نہ ثواب کی امید رکھتے ہیں اور نہ سزاکا خوف۔

پنجبرعلیه السلام اور حفرت علی علیه السلام اور امام زین العلدین علیه السلام اور وگرائمه علیم السلام کی عبادات اور سوز وگراز کو آپ نے سابی ہے۔

اطمینان اور آرام ۔ دنیا مصائب اور گرفتاری رنج و بلا کا گھر ہے۔ دنیا کے اہتلات اور گرفتاریوں کو تین فتم پر تقسیم کیا جا سکتا ہے۔
1- کئی طرح کی مصبتیں جیسے اپنی اور اپنے رشتہ داروں کی بھاریاں۔ خود مرنا اور لواحقین کی موت۔ ظلم اور تجاوز دو سروں کی حق کشی اور ایک دو سرے سے مزاحمت اور لڑائی جھاد ر

2- دنیادی امور کے نہ ہونے کہ جنیں حاصل نہیں کر سکتا۔ 3- اس کا خوف کہ جو ہاتھ میں سے وہ نہ لکل جائے اسے مل

3- اس کا خوف کہ جو ہاتھ میں ہے وہ نہ نکل جائے اپنے مال کے چوری ہو جانے یا تلف ہو جانے یا تلف ہو جانے کا اللہ نہ چلی جائے اپنے بہار ہونے یا اللہ نہ چلی جانے اپنے بہار ہونے یا اپنی موت کا خوف اور ڈر اور اس طرح کے دو سرے امور کے اکثر انسان کے آرام اور سکون کو ختم کر دیتے ہیں ان تمام کی اصل وجہ دنیا سے علا تمندی اور محبت اور خدا کے ذکر سے غافل رہنا ہوا کرتا ہے۔

قرآن مجد میں ہے کہ ابو مارے ذکر سے روگردانی کرتا ہے۔ اس کی زندگی سخت ہوگی۔ ۲۲۵ ،،

لین اللہ کے خالص بڑے جو کمالات اور خیرات کے مقالت تک پنچ مچے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے ذکر اور اس کی ذات کی محبت میں خوش ہیں اور کوئی غم اور غصہ نہیں رکھتے کیونکہ وہ جب خدا کو رکھتے ہیں تو سب چیزیں رکھتے ہیں دنیاوی امور سے لگاؤ نہیں لگا رکھا ناکہ ان کے نہ ہونے سے خوف اور ور رکھتے ہوں۔ کمالات اور خیرات کے منبع اور مرکز سے دل لگا رکھا ہے اور خود بھی صاحب کمال ہیں۔

خلاصہ مقام وکر اور شہود تک چینے کی ایک علامت اور اثر انسان میں آرام اور سکون اور اطبینان قطب ہے اور سوائے خدا کے کوئی اور نہیں جو دل کی کشتی کو زندگی کی متلاطم امواج سے آرام اور سکون دے سکے۔ خدادند عالم قرآن مجید میں فراتا ہے بو لوگ ایمان لے آئے ہیں ان کے دل اللہ تعالی کے ذکر سے آرام اور اطبینان میں ہیں اور یاد رکھو کہ دل کو تو صرف خدا کے ذکر سے ہی آرام اور اطبینان اور سکون طاصل ہوتا ہے کہ کا م

ہوں۔ یہ بندے میرے حقیقی اولیاء ہیں یہ واقعی بمادر اور شجاع ہیں اور یہ وہ لوگ ہیں کہ آگر میں چاہتا ہوں کہ زمین والول کو ہلاک کر دل تو ان کے وجود کی برکت سے زمین والوں کو ہلاک کر دل تو ان کے وجود کی برکت سے زمین والوں سے عذاب کو دور کر دیتا ہوں۔ "

ظامہ خدا کو اپنی بندے کی طرف توجہ کرنا ایک اعتباری اور تشریفاتی کام نمیں ہے بلکہ اس کی ایک حقیقت ہے جو ان دو میں سے کمی ایک سے توجیہ کی جا سکتی ہے اگرچہ دونوں کو بھی اکٹھا کیا جا سکتا ہے۔

فداکابنے سے محبت کرنا۔

ذکر خداکی آثار میں سے ایک اثر اور علامت خداکا ایسے بندے سے مجبت کا ہو جاتا ہوتا ہے۔ آیات اور روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ جب بندہ خداکی یاو میں ہو اور خدا اور اس کے پنیجر علیہ السلام کے احکام پر عمل کرنے والا ہو تو خدا بھی اس کے عوض ایسے بندے کو دوست رکھتا ہے۔ خدا قرآن میں فراتا ہے اُلے لوگو! اگر واقعا" خداکو دوست رکھتے ہو تو میری پیروی کو باکہ خدا بھی تہیں دوست رکھے۔ آپ فرا اللہ جعفر صادق علیہ السلام نے پنیجر علیہ السلام سے نقل کیا ہے کہ جو محض اللہ تعالی کا مورد محبت قرار پائیگا۔ جو محض اللہ تعالی کی یاد میں بہت زیادہ ہو گا اس کے لئے دو برات کے نامے کھ دیے جائیں گا تعالی کی یاد میں بہت زیادہ ہو گا اس کے لئے دو برات کے نامے کھو دیے جائیں گا کے دو نرات کے نامے کھو دیے جائیں گا کی دونرخ سے برات اور دو سرے نفاق سے برات کے نامے کھو دیے جائیں گا کی دونرخ سے برات اور دو سرے نفاق سے برات کے نامے کھو دیے جائیں گا کی دونرخ سے برات اور دو سرے نفاق سے برات کی ا

اللہ تعالیٰ کی بھے سے مجت کوئی اعتباری اور تشریفاتی امر نہیں ہو تا اور یہ اس معنی میں بھی نہیں ہوتی جو مجت بھے کو خدا سے ہوتی ہے۔ انسان میں محبت کے ہوئے کے معنی اس کا کمی چیز سے کہ جس کا وہ مختاج ہے دلی لگاؤ اور علا تمندی ہوا کرتی ہو کہت ہے لیکن خدا کے مجت کرنے کے ایسے معنی مراد نہیں ہوا کرتے اور نہ ہی اللہ تعالیٰ میں یہ معنی صحیح ہے۔ خدا کے محبت کرنے کی یوں وضاحت کی جائے کہ خدا بھرے پر میں یہ معنی صحیح ہے۔ خدا کے محبت کرنے کی یوں وضاحت کی جائے کہ خدا بھرے پر این لطف و کرم زیادہ کرتا ہے اور اسے عبادت اور توجہ اور اخلاص کی زیادہ توفیق

خدا کی بندے کی طرف توجہ۔ جب بندہ خدا کو یاد کرتا ہے تو خدا بھی اس کے عوض بندے کو مورد عنایت اور روایات سے مطلب آیات اور روایات سے متفاد ہوتا ہے۔
متفاد ہوتا ہے۔
خدا فرماتا ہے مجھے یاد کو تاکہ میں جہیں یاد کردل۔

خدا فرا الم جعفر صادق عليه السلام نے فرايا ہے كہ فدا نے فرايا ہے۔ اے ادم كے فرزند جھے اپنے دل ميں ياد كر اگر ميں تھے اپنے دل ميں ياد كروں۔ اے آدم كے فرزند جھے ضلوت اور تنمائى ميں ياد كر اگر ميں تھے ضلوت ميں ياد كروں۔ اے آدم زاد جھے خلوت ميں ياد كروں۔ اے آدم زاد جھے جمع ميں ياد كروں آپ نے فرايا كہ جو جھے جمع ميں ياد كروں آپ نے فرايا كہ جو السان خداكو لوگوں كے درميان ياد كرے خدا اسے لما كمد كے درميان ياد كرا المجمع الله تعالى كا بندے كى طرف متوجہ ہونا اور لطف و كرم كرنا ايك اعتبارى اور تشريفاتى چيز شميں ہے بلكہ يہ ايك حقيقت اور وا تعيت ہے اس كى دو ميں سے ايك سے توجه كى جا كئى ہے۔

1- جب بندہ خدا کو یاد کرنا ہے تو اس کے ذریعے فیض النی کو قبول کرنے کے لئے امادہ ہو جاتا ہے خداوند عالم بھی اس پر کمال کو نازل کرتا ہے اور اس کے ورجات کو بلند کر دیتا ہے۔

2- جب الله تعالى كا ذكر كرف والا انسان خداكو ياد كرما ب تو وہ الله تعالى كى طرف حركت كرما ب اور وہ الله تعالى كى طرف حركت كرما ب اور وہ الله تعالى كے لطف اور كرم كا مورو قرار پاما ہے۔ اسے خدا عالى مرتبہ كے لئے جلب اور جذب كرويتا ہے اور اس كے دل كے كنرول كرنے كو ايخ ذمہ لے ليما ہے۔

پنیبر گرامی نے فرایا ہے کہ خداوند عالم فرماتا ہے کہ جب میں بندے کو اپنے میں مشغول اور متوجہ پاتا ہوں تو اسے سوال اور مناجات کرنے کا علا قمند بنا دیتا ہوں اور اگر بھی اس پر غفلت طاری ہو جائے تو اس کے عارض ہونے سے رکاوٹ کوری کر دیتا

اس طرح کے افراد راز کو چھپانے والے ہوتے ہیں اور اس طرح کی شرت کو پند نیس کرتے۔

عارف کے قلب پر علوم اور معارف وارد ہوتے ہیں اور ابعض ایسے کشف اور شہود رکھتا ہے جو متعارف علوم جیسے نہیں ہوتے۔ عارف ایک ایسے مقام تک جا پنچتا ہے کہ وہ تمام چیزوں سے یماں تک کہ اپنے نفس سے بھی غافل ہوتا ہے اور سوائے زات اللی کے اساء اور صفات کے اور کسی طرف متوجہ نہیں ہوتا اللہ تعالیٰ کی ذات کو ہر جگہ حاضر اور ناظر دیکھتا ہے کہ خود اس نے فرمایا کہ وہی اول ہے اور وہی آخر ہے اور وہی باطن ہے۔ ھو اللاول والآخر و الطاہر والباطن۔ تمام ونیا کو اللہ تعالیٰ کی صفات کا مظر اور تمام کمال اور جمال کو اسی ذات سے جانتا ہے۔

تمام دنیا کو اللہ کی صفات کا مظہراور تمام کمال اور جمال کو اسی ذات ہے جانتا ہے۔ تمام موجودات کو ذات کے لحاظ سے فقیراور مختاج سجھتاہے اور صرف غنی مطلق کے بیاز اللہ تعالیٰ کی ذات کو دیکھتا ہے۔ اور ذات اللی کے جمال اور کمال مطلق کے مطابع سے بین غرق رہتا ہے۔ اور یہ بھی معلوم رہے کہ خود مقام فناء کے کئی درجات اور مقالت ہیں کہ بہتر یمی ہے کہ بیہ مولف ان سے محروم ان مقالت کے بیان کرنے سے احراق ہی کرے۔ خدا ان کو مبارک کرے جو ان مقالت کے اہل ہیں۔

A THE REPORT OF THE PARTY OF TH

Market Color of Color of Control of the State of the Stat

عنایت فرما تا ہے کہ جس کے ذریعے کمالات اور قرب کے درجات کی طرف اسے جذب اور جلب کرتا ہے اور چاہتا ہے کہ وہ دا اپنے بندے کو دوست رکھتا ہے اور چاہتا ہے کہ وہ راز اور نیاز کو سے تو اسے دعا نماز ذکر اور مناجات کرنے کی توفیق عطا کرتا ہے اور چونکہ اس کے تقرب کو دوست رکھتا ہے تواس کے لئے کمال تک رسائی کا وسیلہ فراہم کر دیتا ہے خلاصہ بیہ ہے کہ چونکہ خدا اپنے بندے کو دوست رکھتا ہے للذا اس کے دل کو اپنے کنڑول میں لے لیتا ہے اور توفیق دیتاہے کہ وہ بھتر اور سربع تراس کے مقام قرب کی طرف حرکت کرے۔

ائم ارد

اس مقام ذکر میں اس کے حاصل کر نیوالے کو بہت عالی فوائد حاصل ہو جاتے ہیں کہ جن کے بیان کرنے کے لئے قلم اور زبان عابز اور ناتوان ہے اور سوائے اس مقام تک چینچنے والوں کے اور کوئی بھی اس سے مطلع نہیں ہو سکتا۔

عارف اپ نفس کے صاف اور پاک اور اپ باطن کو تصفیہ کرنے عبادت اور ریاضت تفکر اور وائی ذکر کرنے کے ذریعے اسے ایسے مقام تک پنچتا ہے کہ وہ اپنی باطنی آئے اور کان کے ذریعے تقائق اور واقعات کا مشاہرہ کرتا ہے اور انہیں سنتاہے کہ جو ظاہری آئے اور کان کے ذریعے دیکھنے اور سننے کے قابل نہیں ہوتے۔ بھی بھی وہ موجودات کی شبیع اور تفذیس بلکہ مملائکہ کی شبیع کو بھی سنتا ہے اور ان کے ساتھ ہم آواز ہو جاتا ہے جب کہ وہ ای دنیا میں زندگی کر رہا ہوتا ہے اور دنیا کے لوگوں کے ساتھ معاشرت کر رہا ہوتا ہے اور دنیا کے لوگوں کے ساتھ معاشرت کر رہا ہوتا ہے کہ گویا وہ اس جمان میں ذندہ دو سرے جمان میں اس طرح کی زندگی کر رہا ہوتا ہے کہ گویا وہ اس جمان میں ذندہ نہیں ہے دو سرے جمان کی دوئرخ اور بہشت کا مشاہرہ کرتا ہے۔ اور نیک اور صالح افراد اور فرشتوں سے ربط رکھتاہے۔ دو سرے جمان سے مانوس اور دو سری طرح کی نختوں کو پا رہا ہے لیکن وہ ان چیزوں کے بارے میں غالبا "کی سے ذکر نہیں کرتا کیونکہ نختوں کو پا رہا ہے لیکن وہ ان چیزوں کے بارے میں غالبا "کی سے ذکر نہیں کرتا کیونکہ

خدا قرآن میں فرانا ہے کہ مشرق اور مغرب خدا کی ملیت ہے ہی تم جس طرف توجہ کو گے خدا وہاں موجود ہے۔ نیز خدا فرانا ہے کہ خدا تمہارے ساتھ ہے جہاں بھی تم ہو اور تمہارے کاموں کو جانتا ہے اور ان سے باخبرہے۔ ""

نیز خدا فرمانا ہے کہ "ہم انسان سے اس کی شاہ رگ سے زیادہ نزدیک ہیں۔ " "

نیز خدا فرمانا ہے کہ "خدا ہر چیز کو دیکھنے والا اور حاضرہے ""

خدا کے پہچانے میں غور اور گلر کرنا انسان کو کفرکی تاریکی سے نکال کر خدا پر ایمان کے اور ٹکائل اور کمل تک عربے کا راستہ کھول دیتا ہے اور عمل کی طرف جو ایمان کا لازمہ ہے دعوت دیتا ہے۔

2 سیات اللی میں غور کرنا۔

خدا اس ونیا کی ہر ایک چیز کو خدا کی نشانی قرار رہتا ہے۔ خدا متعدد آیات بیس اکید فرما تا ہے کہ خدا کی نشانیوں اور آیات بیس خوب خور اور گلر کرد باکہ ان کی رعنائیوں اور حسن سے اور ان کے نظم اور حساب سے ہوئے کیوجہ سے جو تمام عالم پر قرار ہے ایک دانا اور قاور اور علیم اور حکیم خدا کو معلوم کر لو گے۔ انسان سے اس کا مطالبہ کیا گیا ہے کہ وہ اپنی خلقت اور وہ اسرار اور رموز اور چیرت انگیز قدرت جو اس کی جہم اور روح میں رکھ دیئے گئے ہیں اور اس طرح مخلف زبانوں اور رگوں اور علوں اور جسرکے وجود کو خوب خور سے سوچو اور فکر کرد۔ اس طرح انسان سے مطالبہ کیا گیا ہے کہ وہ سورج اور مخلف سمندری کی خلقت اور ان کی منظم حرکت اور حسن اور زبائی میں خور اور فکر کرے اس طرح کے اسان سے مطالبہ کیا گیا ہے کہ وہ ذشن اور پہاڑوں اور ورخت نباتات اور مخلف سمندری اور خطی کے جوانات میں خور اور فکر اشارہ کیا گیا ہے بہت ہی صحیح اور ورست ہے کہ سے جمان حس اور تبجب میں ڈالنے والی چیزوں کی طرف اشارہ کیا گیا ہے بہت ہی صحیح اور ورست ہے کہ سے جمان حس اور تبجب میں ڈالنے والی چیزوں سے ہے۔ جس شی کو دیکھیں اس میں سینکٹوں مصلحتیں تبجب آور موجود ہیں۔ سورج سارے کہکشل بادل جیت انگیز ایٹم زمین آسان 'پیاڑ' درخت' نباتات' مخلف دریائی سے ہے۔ جس شی کو دیکھیں اس میں سینکٹوں مصلحتیں تبجب آور موجود ہیں۔ سورج سارے کہکشل بادل جیت انگیز ایٹم زمین آسان' بیاڑ' درخت' نباتات' مخلف دریائی سارے کہکشل بادل جیت انگیز ایٹم زمین آسان' بیاڑ' درخت' نباتات' مخلف دریائی اور خطی کے حوانات معدنیات' سمندر دریا' بوے بوے' بیٹمل' چوٹ ٹریٹ' درخت ' نباتات' میں کھوٹ بوے' درخت ' درخت' نباتات' میں کورٹ ورخت ورخت' درخت' در

# ينتي كے راسے

ایمان کے کامل کرنے اور مقام ذکر اور شہود تک وینچنے کے لئے مندجہ ویل اسور سے استفادہ کیا جا سکتا ہے۔

#### 1- فكر اور دليل

وہ دلاکل اور استدلات ہو توحید اور وجود خدا کے طابت کرنے کے لئے لام جاتے ہیں وہ ایمان کو کامل کرنے کا سبب بن سکتے ہیں یا وہ دلیلیں ہو قلفہ اور علم کلام اور علم عرفان کی کابوں میں بیان کی گئی ہیں ان سے طابت کیا جا ہے کہ تمام موجودات عالم ذات کے لحاظ سے محاج اور فقر بلکہ عین احتیاج اور فقر ہیں وہ اپنے وجود کو باتی رکھنے میں اور تمام افعال اور حرکات میں ایک الی ذات کے محاج ہیں ہو بے نیاز اور مختی ہو بلکہ اس ذات سے ان کا ربط اور اتصال ہے۔ تمام موجودات عالم محاج اور محدود ہیں صرف ایک ذات ہے جو اپنے وجود میں مستفنی بالذات ہے اور کمل فیر متانی در کھتی ہے اور وہ ذات واجب الوجود ہے کہ جس میں کوئی نقص اور احتیاج نہیں اور اسکے وجود میں کوئی نقص اور احتیاج نہیں اور اسکے وجود میں کوئی احتیاج نہیں ہے۔ وہ ذات تمام کمالات کی مالک ہے۔ اس کے علم اور قدرت اور حیات اور تمام کمالات کی کوئی حد اور اختیا نہیں ہے ہر جگہ حاضر اور ناظر ہو قدرت اور حیات اور تمام کمالات کی کوئی حد اور اختیا نہیں ہے ہر جگہ حاضر اور ناظر ہو اور کوئی چیز اس سے چھی ہوئی نہیں ہے۔ تمام موجودات سے نزدیک ہے یمال شک کہ دہ شاہ رگ سے خود انسان سے نیادہ نزدیک ہے۔ بہت می آیات اور احادیث شدا کی انہی صفات کو بیان کرتی ہیں۔

نفس کی محیل اور اس کی تربیت اور مقام یقین تک کونیخ کا تنها ایک راستہ ہے اور وہ ہے خدا کی عبادت اور بندگی اور اپنے فرائض کی بجا آوری۔ اگر کوئی خیال کرے کہ عبادت کے علاوہ کسی اور راستے سے اعلیٰ مقالت پر فائز ہو سکتا ہے تو وہ بہت ہی سخت اشباہ کر رہا ہے۔

انشاء الله بعد میں نیک عمل کے متعلق بھی بحث کریں گے۔ 4- اذکار اور دعا کس:۔

اسلام دعاؤں کے بھیشہ ردھنے رہنے کو بہت ابھیت دیتا ہے۔ اذکار اور دعائیں پیفیر اور آئمہ علیم السلام سے نقل ہوئی ہین اور ان کے ردھنے پر ثواب بھی بتلائے گئے ہیں۔ ذکر اذکار در حقیقت عبادت کی ایک قتم ہے جو نفس کی تحکیل اور قرب اللی کا سب ہوتے ہے چیسے پیفیر علیہ السلام نے فرمایا ہے کر'نپائج چیزیں ہیں جو انسان کے میزان عمل کو بھاری کر دیتی ہیں۔ سجان اللہ۔ الحمد اللہ اور لا اللہ الا اللہ واللہ اکبر اور نیک بیٹے کی موت پر صبر کرنائے ۲۸۹

آپ نے فرمایا کہ جب مجھے معراج پر لے جایا گیا اور میں بہشت میں وافل ہوا اور میں بہشت میں وافل ہوا اور میں بہشت میں وافل ہوا اور میں نے لل کہ کو دیکھا کہ وہ سونے چاندی کا محل بنانے میں مشغول سے لیکن بھی کام کرنا شروع کر دیتے تھے۔ میں نے ان سے کما کہ کیوں کام کرنا چھوڑ دیتے ہو؟ انہوں نے کما جب محل تقیر کیوں کام کرنے کا میریل آجا ہے تو کام کرنا چھوڑ دیتے ہوں وہ ختم ہو جا ہے تو کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں۔ میں نے بچھا کہ تممارے کام کرنے کا میڑیل کونیا ہو تا ہے؟ انہوں نے کما کہ سجان اللہ اللہ اللہ واللہ آکر ہے۔

جب مومن دنیا میں یہ ذکر کرنا رہتا ہے ہمیں میٹریل ملتا رہتا ہے اور ہم بھی کام کرتے رہتے ہیں اور جب وہ اس ذکر سے غافل ہو جانا ہے اور اسے پڑھنا چھوڑ دیتا ہے تو ہم بھی کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں۔ جتم ،

رسول خدا صلی اللہ علیہ واللہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جو مخص سجان اللہ کے تو اس کے لئے بہشت میں ایک ورخت لگا دیا جاتا ہے اور جو مخص الحمد للہ کے تو خدا

اور نبات 'برے حیوانات ' باتھی ' اونٹ یمال تک کہ چیونٹوں اور مجھر بلکہ حیوانات ہو دور بین سے دیکھے جاتے ہیں جیے ویرس اور جراشیم وغیرہ انسان ان کی زیبائی اور ظرافت کو جب مشاہدے کرے اور موجودات جمال میں جو رموز اور مصالح ' ہیں اور اس جمال کے جو ان پر حاکم ہے دیکھے تو ان جمال کے بقم اور صاحب دکھے تو ان تمام چیزوں سے ایک ایسے خالق اور پیدا کرنے والے کا جو عظیم اور صاحب قدرت اور تمب کے انتماعلم اور حکمت رکھے والا ہے کا علم پیدا کریگا۔ اور چیزے اور تعجب میں غرق ہو جائے اور تعجب میں غرق ہو جائے اور تد دل سے کے گا اے میرے رب تونے ان چیزوں کو بیودہ اور لغو پیدا نہیں کیا۔ ربنا ماخلقت ھذا باطلا۔ آسان کو جو ستاروں سے اوپر لہے اسے دیکھے اور ان میں خوب خور اور فکر کرے جنگل کے پاس بیٹے جائے اور اللہ تعالی کی عظمت اور قدرت کا نظارہ کرے کہ کتنا عمرہ اور زیبا اور خوشما جمان ہے۔

#### 3-عبادت

ایمان اور معرفت کے بعد انسان کو نیک اعمال اور اپنے قرائض کے بجالاتے میں سعی اور کوشش کرنی چاہئے اس واسطے کے عمل کے ذریعے ہی ایمان کامل سے کا ملتر ہوتا ہے یمال تک کہ اللہ تعالیٰ کے قرب کے مقام تک پہنچتا ہے۔ یہ صحیح ہے کہ ایمان اور معرفت اور توحید بلندی کی طرف لے جاتی ہے لیمن نیک عمل اس میں اس کی مدد کرتے ہیں۔ خداوند عالم قرآن مجید میں فرماتا ہے کہ ہو محض عرت چاہتا ہے اس معلوم ہونا چاہئے کہ تمام عرت خدا کے ہاں ہوتی ہے توحید کا نیک کلمہ خدا کیمطرف جاتا ہے اور نیک عمل اس اوپر لے جاتا ہے ہی عمل کی نبعت ایمان اور معرفت کے لئے اس پرول کی ہے جو ہوائی جماز میں ڈالا جاتا ہے جب تک ہوائی جماز میں پرول ہو گا وہ بلندی کی طرف پرواز کرتا جائے اور جب بھی اس کا پرول ختم ہو جائے گا وہ میں پرول ہو گا وہ بلندی کی طرف پرواز کرتا جائے گا اور جب بھی اس کا پرول ختم ہو جائے گا اس کے ساتھ نیک عمل دو مائے میا تا رہے گا وہ انسان کو اعلیٰ مقامات کی طرف لے جاتا رہے گا لیکن جب اس کی انجام پاتا رہے گا وہ انسان کو اعلیٰ مقامات کی طرف لے جاتا رہے گا لیکن جب اس کی یوردرگار کی عبادت کر باکہ کچھے بھین کا مقام حاصل ہو جائے شدا قرآن میں فرماتا ہے کہ اپنے پروردگار کی عبادت کر باکہ کچھے بھین کا مقام حاصل ہو جائے۔ خدا قرآن میں فرماتا ہے کہ اپنے پروردگار کی عبادت کر باکہ کچھے بھین کا مقام حاصل ہو جائے۔ میں ہو جائے۔ میں ہو جائے گار کا ہور کی عبادت کر باکہ کچھے بھین کا مقام حاصل ہو جائے۔ میں ہور جائے۔ میں ہو جائے۔ میں ہور جا

پینبرعلیہ السلام نے جرائیل سے نقل کیا ہے کہ "خداوندعالم فرماتا ہے کہ لا الہ الله کا کلمہ میری پناہ گاہ اور قلعہ ہے جو اس میں داخل ہو جائے وہ عذاب دی جائے سے امان میں ہو گا۔ ۳۹۳ ،

لیکن ذکر کرنے کی غرض اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ کرنا ہوتا ہے النا اکما جا سکتا ہے جو کلام بھی اللہ تعالیٰ کی طرف زیادہ توجہ دلاے اس کا ذکر کرنا زیادہ مناسب ہو گا۔ حالت اور افراد اور مقالت مختف ہوتے ہیں۔ النا ہو سکتا ہے کہ یا اللہ کا کلمہ بعض افراد کے لئے یا مجیب افراد کے لئے یا مجیب دعوۃ المفطرین زیادہ مناسب اور جاذب ہو۔ بعض افراد کے لئے لا اللہ الا اللہ کا کلمہ اور دو سرے بعض افراد کے لئے یا غفار یاستار مناسب ہو اس طرح دو سرے اذکار۔ اسلئے دو سرے بعض افراد کے لئے یا غفار یاستار مناسب ہو اس طرح دو سرے اذکار۔ اسلئے اگر کوئی انسان کی استاد یا کال مربی تک رسائی رکھتا ہو تو اس کے لئے بمتر ہے کہ وہ اس سے مدد طلب کرے اور آگر اے کس تک رسائی نہ ہو تو وہ دعاؤں اور احادیث کی کتابوں اور پیٹیبر اکرام اور آئمہ علیم السلام کے فرامین سے استفادہ کرے تمام اذکار اور عبادات اچھی ہیں جب کہ ان کو صبح بجا لایا جائے تو وہ ان کے ذریعے اللہ کا تقرب حاصل کر گا۔انسان ان تمام سے یا حاصل کر گا۔انسان ان تمام سے یا اس میں جس سے بعض سے استفادہ کر سکتا ہے لیکن مشائخ اور ماہرین استادوں نے مقام ذکر حاص عدد کے ساتھ بھیٹہ پڑھتے رہنے کی سفارش کی ہوا ہے کہ جنہیں خاص کر فیصاص کر خاص عدد کے ساتھ بھیٹہ پڑھتے رہنے کی سفارش کی ہوا ہے کہ جنہیں خاص کی فیصاص کر خاص عدد کے ساتھ بھیٹہ پڑھتے رہنے کی سفارش کی ہوا ہے کہ وہ اس مقصد کو حاصل کر خاص عدد کے ساتھ بھیٹہ پڑھتے رہنے کی سفارش کی ہوا ہے کہ وہ اس مقصد کو حاصل کر سکتا ہو کہ کو حاصل کر سکتا ہو کہ کا دہ اس مقصد کو حاصل کر سکتا

لین اس نقط کی طرف بہت زیادہ توجہ دینے کی ضرورت ہے کہ جو دعائیں اور انجار شرعیت میں وارد ہوئی ہیں گرچہ سب عبادت ہیں اور اجمالا تقرب کا موجب بھی ہوتی ہیں لین ان کی اصلی غرض غیر خدا سے بالکل اور کائل طور سے قطع تعلق کرنا اور حضور قلب سے ذات اللی کی طرف توجہ کرنا ہے۔ انذا ہمیں صرف اذکار کے الفاظ کے بحرار پر ہی اکتفاء نہیں کرنی چاہئے اور نہ ہی اصلی اعلی غرض و عایت اور معنی کی طرف توجہ کرنے سے عافل ہو جائیں کیونکہ الفاظ کا بحرار بلکہ انہیں بھشہ پڑھتے رہنا اننا مشکل نہیں ہے اس واسطے کہ الفاظ کے ذکر کرتے وقت کی قشم کے افکار اور مختف

اس کے لئے بہشت میں درخت لگا دیتا ہے اور جو مخص لا الد اللہ کے اس کے لئے خدا بہشت میں درخت لگا دیتا ہے۔ اس وقت قریش مرد نے عرض کی۔ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم پھر تو ہمارے لئے بہشت میں بہت ہی درخت ہو تھے؟ آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ ہاں اس طرح ہی ہو گا لیکن خیال رکھنا کہ کوئی آگ نہ بھیجنا کہ جو ان درختوں کو جلا دے کیونکہ خداوند قرآن میں فرما آ ہے کہ اے وہ لوگو جو ایمان لے آئے ہو تم خدا اور اس کے رسول کی اطاعت کو اور اپنے اعمال کو باطل نہ کو اس اس کے رسول کی اطاعت کو اور اپنے اعمال کو باطل نہ کو دور اپنے اعمال کو دور اپنے اعمال کو باطل نہ کو دور اپنے اعمال کو دور اپنے اعمال کو دور ایمان کو دور اپنے اعمال کو دور ایمان کو دور کو دور ایمان کو دور کو دور کو

جو کلام بھی انسان کو خدا کی یاد ولائے اور اس میں اللہ تعالی کی تعریف اور شبیع اور شجيد مو تو وه كلام ذكر كملايكا ليكن احاديث من خاص خاص دعاول اور اذكار كا ذكر موا ہے اور ان کے پڑھنے کے اثرات اور ثواب بھی بتلایا گیا ہے کہ جن میں سے زیادہ انم لااله الاالله سبحان الله الحمد الله الله اكبر- لاحول ولاقوة الا بالله حسبنا الله ونعم الوكيل- لا اله الا الله سبحانك اني كنت من الظالمين- ياحي يا قيوم يا من لا اله الا إنت افوض امرى الى الله إن الله بصير بالعباد- لا حول ولاقوة الله بالله العلى العظيم يا الله يا رب يا رحمن يا ارحم الراحمين يا فالجلال والكرام يا غنى يا مغنى اى طرح اور دوسرك اساء حنى كه جو دعاول اور احادث ین نقل موے ہیں۔ یہ تمام کے تمام ذکر ہیں اور انسان کو خدا کی یاد والتے ہیں اور الله تعالی کے ہاں تقرب کا وسلم بنتے ہیں۔ اللہ کی طرف رجوع کرنے والا انسان ان میں سے کی ایک کو انتخاب کر کے اسے بھشہ ردھتا رہے لیکن بعض اہل معرفت ان میں سے بعض کو ترجم ویتے ہیں۔ بعض لا الله الله کے برصنے کی سفارش کرتے میں اور دوسرے بعض نے سحان اللہ والحمد اللہ واللہ الله الله والله اكبركو انتخاب كيا ہے اور بعض نے دوسرے بعض کلمات کو ترجیح دی ہے لیکن بعض احادیث سے معلوم ہو یا ہے کہ ان سب ير لا اله لا اللہ ترجع ركھتا ہے۔ رسول خدا صلى اللہ عليه وآله وسلم في فرمایا ہے کہ بمترین عبادت لا اللہ اللہ اللہ کمنا ہے 4

آپ نے فرمایا کہ لا اللہ الا اللہ اذکار کا مردار اور ان سے بوا ہے ٢٩٣٥

## وظالف اور دستور

بعض عرفاء نے اس رائے کو طے کرنے کے لئے مندرجہ ذیل امور کے بجالانے کی سفارش کی ہے۔

1- اس مقام کے طالب کو سب سے پہلے توبہ کے ذریعے اپنے نفس کو گناہوں اور باطنی گندگیوں اور برے اخلاق سے پاک اور صاف کرنا چاہئے پہلے توبہ کی نیت سے عسل کرے اور عشل کی حالت میں اپنے گناہوں اور باطنی کثانتوں کو دل میں لائے اور اللہ تعالیٰ سے عرض کرے اے خالق۔ میں نے اپنے گناہوں سے توبہ کی سے اور تیری طرف لوث آیا ہوں اور ارادہ کر لیا ہے کہ پھر سے گناہ نہیں کروں گا جیسے میں اپنے جم کو پائی سے پاک کرتا ہوں اپنے دل کو گناہوں اور برے اظلاق سے پاک کرتا ہوں۔

- 2- ایخ آپ کر ہر حالت اور ہر وقت خدا کے سامنے دیکھے اور کوشش کرے کہ تمام حالات میں خداکی یاد میں رہے اور اگر غفلت طاری ہو جائے تو فورا" لوٹ آئے۔
- 3- اینے آپ پر اچھی طرح کنرول کرے باکہ وہ پھر گناہ کو بجانہ لائے۔ ایک خاص وقت دن اور رات میں نفس کے محاسبے کے لئے معین کر دے اور پوری وقت سے دن اور رات کے اعمال کا حماب کرے اور اپنے نفس کو مورو مواخذہ

طرح کے خیالات انسان پر بچوم کرتے رہتے ہیں اور اسے خداکی یاو سے غافل کرویے ہیں اور جب تک خیالات اور افکار کو دور نہیں کیا جاتا اس وقت تک نفس افاضات اور اشراقات اللی کے قبول کرنے کی لیافت پیدا نہیں کر سکا۔

صرف میں کام انسان کو اصلی غرض تک نمیں پہنچا سکتا وہ جو مفید اور فائدہ مند ہے وہ زات اللی کی طرف حضور قلب اور خیالات کا دور کرنا اور فکر کا ایک مرکز پر برقرار رکھنا ہوتا ہے اور بید کام بہت زیادہ مشکل ہے اس واسطے کہ ذکر کرتے وقت کئ طرح کے فکر اور مختلف خیالات انسان پر بچوم اور ہوتے ہیں اور اس کو خدا کی یاد سے فافل کر دیتے ہیں اور جب تک دل سے خیالات کو دور نہ کرے اس وقت تک انسانی نفس اللہ تعالی کے افوار کا نفس اللہ تعالی کے افوار کا کئی بنت کہ جو اغیار سے خال ہو۔ خیالات کا دور کرنا اور فکر کو ایک جگہ جمع کیا ایک حتی ارادے اور جہاد اور محافظ اور پائیداری کا مختاج ہوتا ہے اور اس طرح نہیں ہوتا کہ ایک دفعہ بغیر کسی ممارست اور دوام کے ایبا عمکن ہو جائے نفس کے ساتھ ہوتا کہ ایک دفعہ بغیر کسی ممارست اور دوام کے ایبا عمکن ہو جائے نفس کے ساتھ ہوتا کہ ایک دفعہ بغیر کسی ممارست اور دوام کے ایبا عمکن ہو جائے نفس کے ساتھ بری برتی جائے اور آہستہ آہستہ اس کی عادت دی جانی چاہئے۔

بار يره-

11- ہر روز حضور قلب سے کھھ مقدار قران مجید پڑھے اور آیات کے معانی میں غور اور قلر کے اور آگر کھڑے ہو کر پڑھے تو بھتر ہے۔

12- سحری کے وقت بیدار ہو اور وضو کرنے اور ظوت اور تنائی کی جگہ میں حضور قلب سے نماز تجد پڑھے اور وڑ نماز کے توت کو طویل کرنے اور اپنے اور مومنین کے لئے مغرت کو طلب کرنے تنجد کی نماز کے بعد آیت سخرہ کو سر وقعہ پڑھے بقین عاصل کرنے اور خیالات دور ہونے کے لئے مفید اور بجرب بہت سخرہ یہ ہے۔" ان ربکم اللہ الذی خلق السموات والارض فی ستہ ایام تم استوی علی العرش یغشی اللیل النہار یطلبه حثیثا والشمس والقمر والنجوم مسخرات بامرہ الا له الخلق والامر تبارک اللّه رب العالمین ادعوا بامرہ الا له الخلق والامر تبارک اللّه رب العالمین ادعوا دبکم تضرعا و خفیة انه لا یحب المعتدرین ولا تفسلوا فی الارض بعداصلاحها وادعوہ خوفا و طمعا ان رحمة اللّه قریب من المحسنین "۳۹"

نتیجہ عاصل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ چالیس شب و روز تک ان وستورات اور وظائف پر عمل کرے ممکن ہے کہ اللہ تعالی کے لطف کا مورو توجہ قرار پاسکے اور اس کے لئے بچھ مکاشفات عاصل ہو جائیں اور پہلے چالیسویں بیں اس طرح توثیق عاصل نہ ہو تو بایوں تہیں ہونا چاہئے اور دو سرا چالیسواں حتی اور کوشش سے شروع کر دے اور جب تک نتیجہ عاصل نہ ہو اسے بجالاتے رہنا چاہئے تیرا اور چوتھا اور جب تک نتیجہ عاصل نہ ہو اس وستور العل پر عمل کرتے رہنا چاہئے اور بھی کوشش اور جس اور جب کا کرتے رہنا چاہئے اور بھی کوشش اور عمل کرنے سے دست بردار نہیں ہونا چاہئے اس طریقے پر محنت کرے اور خداوند عالم کی ذات سے توفیق طلب کرے اور جب بھی قابلیت اور استعداد پیدا ہو گئی قو اللہ تعالی کے فیض کا محل قرار پا جائے اور آگر انسان ابتداء میں ان تمام وستور العل پر قو اللہ تعالی کے فیض کا محل قرار پا جائے اور اگر انسان ابتداء میں ان تمام وستور العل پر قو اللہ تعالی کے فیض کا محل قرار پا جائے اور اگر انسان ابتداء میں ان تمام وستور العل پر قو اللہ تعالی کے فیض کا محل قرار پا جائے اور اگر انسان ابتداء میں ان تمام وستور العل پر

قرار دے۔

4 موائ ضرورت کے چپ رہے اور زیادہ کلام نہ کرے۔

5- صرف ضرورت جتنی غذا کھائے اور زیادہ کھانے سے پر بیز کرے۔

6- بیشہ باوضو رہے اور جس وقت وضوء باطل ہو جائے فورا" وضو کر لے۔ رسول
الله صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے فربایا کہ فداوند عالم فرباتا ہے کہ جو شخص وضو
کے باطل ہو جانے کے بعد دوبارہ وضو نہ کرے اس نے جھ پر ظلم کیا ہے اور جو
شخص وضو کرنے کے بعد دو رکعت نماز نہ پڑھے اس نے جھ پر ظلم کیا ہے اور
اگر کوئی انسان نماز پڑھے اور نماز کے بعد دنیا اور آخرت کے لئے دعا کرے اور
میں اسے قبول نہ کروں تو میں نے اس پر ظلم کیا ہے لیکن میں ظلم کرنے والا فعدا
نہیں ہول۔

7- دن اور رات میں ایک خاص وقت اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ کرنے کے لئے مخصوص کر دے اور آگر بیہ رات میں بالخصوص سحری کے وقت ہو تو بہتر ہے خلوت اور تنمائی میں بیٹے جائے اور اپنے سرکو زانوں میں رکھے اور تمام حواس کو اپنے آپ میں سموئے اور غلط خیالات اور انکار کو روک ایک مدت تک اس عمل کو بجالائے اس عمل سے مجھے کچھ مکاشفات حاصل ہونگے۔

8- یا حی یا قیوم اور یا من لا اله الا انت کے ذکر کو اپنی زبان کا ورو قرار دے اور حضور قلب سے بیشہ اس کا کرار کے۔

9- دن اور رات میں ایک طویل سجدہ بجا لائے اور جتنا ہو سکتا ہے حضور قلب
سے اس ذکر کا اس میں محرار کرے۔ لا اله الا انت سبحانک انہی کنت
من الظالمین۔ اس سجدہ کو طولائی بجالانا مجرب ہے اور اجھے اثرات رکھتا
ہے۔ بعض عرفا سے نقل ہوا ہے کہ وہ اس ذکر کو چار ہزار دفعہ پڑھا کرتا تھا۔
10- دن اور رات میں ایک خاص وقت کو معین کرکے اس ذکر یا غنی یا مغنی کو کئی

صعود کے کمل کے ورجات طے کرنے گئے۔ عارف انسان اس حالت میں ممکن ہے کہ اس طرح مستفرق ہو جائے کہ سوائے خدا کے اور کوئی چیز نہ دیکھے اور صرف خدا سے ہی مانوس ہو جائے۔ ایسے افراد کو یہ کیفیت مبارک ہو بہت ہی بہتر ہے کہ اس موضوع کو اولیاء خدا کے سپرد کر دیں کہ جنہوں نے ان مراحل اور ان طریقوں کو طے کیا ہوا ہے ادرمقام شوقی ادر فدق انس اورتھا کا مزہ چھا ہوا ا

توف کتے ہیں کہ میں نے امیر الموشین علیہ السلام کو دیکھا کہ وہ جلدی ے جا رہے تھے۔ میں نے عرض کی۔ اے مولای۔ آپ کمال جا رہے ہیں؟ آپ نے فرمایا اے نوف مجھے میری حالت پر چھوڑ دے کیونکہ میری آرزو اور تمنا مجھے النے محبوب کی طرف لے جا رہی ہے۔ میں نے عرض کی۔ اے میرے مولای۔ آپ کی آرزو کیا ہے؟ آپ نے فرایا۔ وہ ذات جو میری آرزو کو جانے وہ جائتی ہے کہ میری آرزو کیا ہے اور وو سرول کو اس آرزو کے بیان کرنے کی ضرورت نسيع ؟ ادكي تفاضايي ع كرخدا كابنده التدفعالي كالعمتون اورهاجات مركسي دوم كو شركي قرار م میں نے عرض کی۔ یا امیرالمومنین میں خواہشات نفس اور دنیاوی امور کے طمع سے اپنے اور ڈر آ ہوں؟ آپ نے فرمایا کہ تم کیوں اس ذات سے جو خوف كرتے والول اور عادفين كى حفاظت كرنے والى بے سے غافل ہو؟ ميں نے عرض كى كه اس ذات كى بھے نفائدى فرمائے؟ آپ نے فرمايا كه وہ خداوند عالم ہے كه جس کے فضل اور کرم سے تو اپنی آرزو کو حاصل کرتا ہے۔ تو مت کر کے اس كى طرف متوجه ره اور جو كه ول ير خيالات آتے بي انہيں باہر نكال دے اور اگر پھر تھے پر سے کام دشوار ہوا تو میں اس کا ضامن ہوں۔ خدا کی طرف لوشتے جا اور اپی تمام توجه خدا کی طرف کر خداوند عالم فرماتا ہے کہ مجھے اپنی ذات اور جلال کی قتم کہ اس کی امید جو میرے سواکسی دو سرے سے امید رکھتا ہو قطع کر

مل کرنے کی قدرت نہ رکھتا ہو تو پھر ان میں تھوڑے سے وستور العل پر عمل کرنا مردع کر دے اور پھر آہستہ آہستہ ان میں اضافہ کرتا جائے لیکن ان میں سے اہم عمل غور اور فکر کرنا اور اپنے نفس پر کنٹرول اور حضور قلب اور خدا کی طرف توجہہ کرنا ہوتا ہے اور اہم میہ ہوتا ہے اور اہم میہ ہوتا ہے اور اہم میہ ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہے اور تمام کا تمام خدا کی طرف متوجہہ ہو لیکن سے کام افکار اور غیر کو دور کرنا ہوتا ہے اور تمام کا تمام خدا کی طرف متوجہہ ہو لیکن سے کام بہت ہی مشکل اور سخت ہے خیالات کا دور کرنا تین مرحلوں میں انجام دیا جا سکتا ہے۔

1- پہلے مرحلے میں کوشش کرے کہ پوری توجہہ صرف ای ڈکر پر ہو کہ جے اوا کر رہا ہے اور دو سرے تمام خیالات کو اپنے سے دور رکھے اس کام کو انتا کریادہ کرے رہا ہے اور دو سرے تمام خیالات کو اپنے سے دور رکھے اس کام کو انتا کریادہ کرے کہ اپنے نفس پر پوری طرح کنٹرول کر لے اور اپنے سے دو سرے گل دو کے رکھے۔

2- دوسرے مرطے میں پہلے مرطے والے کام میں مشغول رہے اور ساتھ ہی ہے کوشش بھی کرے کہ ذکر کو اوا کرتے وقت اس کے معانی اور منہوم پر توجہ کرے اور ان معانی کو ذہن پر جاری کرے اور دوسرے خیالات اور تصورات کے بچوم کو روکے رکھے اور ای حالت میں ذکر کے معنی اور منہوم کی طرف بھی بوری طرح متوجہ رہے۔

3- تیسرے مرطے میں کوشش کرے کہ معانی کو پہلے اپنی دل میں قرار دے اور جب دل جب دل نے معانی کو قبول کر لیا اور اس پر ایمان کے آیا تو پھر اس ذکر کو زبان پر جاری کرے کہ گویا زبان دل کی پیروی کر رہی ہے۔

4- چوتھ مرطے میں کوشش کرے کہ تمام خیالات اور تصورات اور معانی یمال تک کہ ان کے تصوری مفہوم کو بھی دل سے دور کرے اور نفس کو اللہ تعالیٰ کے فیوضات اور برکات کے نازل ہونے کے لئے آمادہ اور مہیا کرے اپنے تمام وجود کے ساتھ ذات اللی کی طرف متوجہ رہے اور تمام غیر خدا کو دل سے دور کرے اور اللہ تعالیٰ کی توجہ سے میراور اور اللہ تعالیٰ کی توجہ سے میراور

كس طرح نقصان والا مو كا؟ كتنا يجاره اور فقير ب وه فخض كه جو ميرى رجمت سے نامید ہے؟ کتنا بیچارہ ہے وہ فخص جو میری نافرانی کرتا ہے اور حرام کامول کو بجا لاتا ہے اور میری عزت کی حفاظت نہیں کرتا اور طفیان کرتا ہے؟ امیر المومنين عليه السلام نے اس كے بعد نوف سے فرمايا كه اے نوف يه دعا يومنا الهي ان حمدتك فبموا هبك وان مجدتك فبمرادك وان قىستك فبقوتك وان ھللتك فبقدرتك وان نظرت فالى رحمتك وان غضصت فعلى يعقتك الهي انهمن لم يشغله الو لوع بذكرك ولم يزوه السفر بقربك كانت حياته عليه مينته عليه حسرة الهي تناهت ابصار رددون ما يريدون هتكت يبنك وبينهم حجت الغفلنه فسكنوافي نورك تنقسؤا بروحك فصارت قلوبهم مغارسالهييتك وابصارهم معاكفا لقدر تك وقربت ازواحهم من قدسك فجالسؤا اسقك بوقار المجالسته وخضوع المخاطبته فاقبلت اليهم اقبال الشفيق وانصت لهم انصات الرفيق واحبتهم اجابات الاحباء وانا جيتهم مناجاة الاخلاء فبلغ بى المحل الذى اليه وصلوا وانقليى من ذكرى الى ذكرك ولا تترك بيعي وبين ملكوت عزك بابا الافتحته ولا حجابا من حجب الغفلته الاهتكته عنى تقيم روحي بين ضياء عرشك وتجقل لها مقاما نص نورك انك على كلشيءقدير-

الهي ما أوحش طريقا لا يكون رفيقي فيه املي فيك وايعد سفرالا يكون رجائي عنه دليلي منك خاب دیتا ہوں اور اسے ذات اور خواری کا لباس پہنا تا ہوں اور پے قرب سے دور کر
دیتا ہوں اور اس کا اپنے سے ربط تو رہتا ہوں اور اس کی یاد کو مخفی رکھتا ہوں۔
ویل اور پھٹکار ہو اس پر کہ جو مشکلات میں میرے سواکسی دو سرے سے پناہ لیتا
ہے جب کہ تمام مشکلات کا حل کرنا میرے ہاتھ میں ہے۔ کیا وہ میرے فیر سے
امید رکھتا ہے جب کہ میں زندہ اور باتی ہوں ۔ کیا مشکلات کے حل کرتے میں
میرے بندوں کے دروازے پر جاتا ہے جب کہ ان کا دروازہ بند ہے۔ کیا میرے
دروازہ کو چھوڑ رہا ہے جب کہ وہ کھلا ہوا ہے؟ کس تے جھے سے اسید کھی ہو اور
میں نے اسے نامید کیا ہو؟

میں نے اپنے بندول کی امیدول کو اپنے ذمہ لیا ہوا ہے اور میں ان کی ان مین حفاظت کرتا ہوں میں نے آسان کو ان سے یہ کر دیا ہے جو میری تبیع کرتے ے تھتے نہیں ہیں اور فرشتوں سے کہ رکھا ہے کہ کی وقت بھی میرے اور میرے بندول کے درمیان دروازہ بند نہ کریں۔ جب کی کو مشکل پیش آئے کیا وہ نمیں جانا کہ میری اجازت کے بغیر کوئی بھی اس کی مشکل کو حل نمیں کر سکا؟ کیول بندہ اپنی ضروریات میں میری طرف رجوع نہیں کرتا جب کہ میں اسے وہ ویتا ہوں کہ جے اس نے چاہا بھی نہیں ہو آ کیوں مجھ سے سوال نہیں کر آ اور میرے غیرے موال کرما ہے؟ کیا تم یہ موچ کتے ہو کہ بغیر موال کے تو میں بندے کو دیتا ہوں اور جب وہ مجھ سے سوال کرے گا تو میں اسے نمیں وو تگا؟ کیا من بخیل موں کیا بندہ مجھے بخیل جانا ہے؟ کیا دنیا اور آخرت میرے ہاتھ میں نہیں ہے؟ کیا جو د اور سخا میری صفت نہیں ہے؟ کیا فضل اور رحمت میرے ہاتھ میں نہیں ہے؟ کیا تمام آرزو کی میرے پاس نہیں آتیں؟ کون ہے جو انہیں قطع كرے كال بھے اپنى عزت اور جلال كى فتم اگر تمام لوگوں كى خواہشات اور آرزول کو زمین پر اکٹھا کر دیں اور ہر ایک کو ان تمام کے برابر بھی دے دول تو ذرہ بحر میرے ملک میں کی واقع نہ ہو گی۔ جو پھے میری طرف سے ویا جاتا ہے وہ والحظنى بلحظته من لحظاتك تنوربها قلبى بمغرفتك خاصته و معرفته اوليائك انك على كل شيء قديريس

الام جعفرصا دق كاحكم

عنوان بعری چورانوے سال کا کتا ہے کہ میں علم عاصل کرنے کے لئے مالک بن انس کے پاس آیا جاتا تھا۔ جب جعفر صادق علیہ السلام ماری شر آئے تو میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا کرنا تھا کیونکہ میں دوست رکھتا تھا کہ میں آپ سے بھی کب فیض کول ایک ون آپ نے جھ سے فرمایا کہ میں ایک ایا مخض مول کہ جو مورد نظراور توجہ قرار یا چکا مول لین میرے پاس لوگول کی زیادہ آلد و رفت ہوتی ہے لیکن اس کے باوجود میں دن اور رات میں خاص ورد اور ذکر بجا لانا ہوں تم میرے اس کام میں مزاحم اور رکاوٹ بنتے ہو تم علوم کے حاصل کرنے کے لئے پہلے کی طرح مالک بن انس کے پاس جایا کو۔ پس آپ کی اس طرح کی منتگوے خمکین اور افروہ خاطر ہوا اور آپ کے ہاں سے چلا گیا اور اینے ول میں کماکہ اگر امام مجھ میں کوئی خرو کھتے تو مجھے اپنے پاس آنے سے محروم نہ میں رسول خدا کی معجد میں گیا اور آپ پر سلام کیا دو سرے دن بھی رسول الله الله عليه وآله وسلم ك روضه بيس كيا اور دو ركعت نماز يرضى اور دعا ك لت الله العلي اور كما ال ميرك الله تعالى ميرك لت جعفر صادق عليه اللام كاول زم كروے اور اس كے علم سے جھے وہ عطاكركہ جس كے ذريع میں صراط متنقیم کی ہدایت یاؤں۔ اس کے بعد ممکین اور اندوہناک حالت میں گھر لوث آیا اور مالک بن انس کے ہاں نہ گیا کیونکہ میرے دل میں جعفر صادق علیہ اللام كى محبت اور عشق پيدا ہو چكا تھا بحت مدت تك سوائے نماز كے ميں اين گھرے باہر نمیں لکتا تھا یمال تک میرا صبر ختم ہو چکا اور ایک دن جعفر صادق کے وروازے بر گیا اور اندر جانے کی اجازت طلب کی آپ کا خادم باہر آیا اور کما

من اعتصم بحبل غيرك وضعف ركن من استندالي غير ركنك فيامعلم مومليه الامل فينهب عنهم كابته الوجل لا تخرمني صالح العمل واكلاء ني كلاة من فارقته الحيل فكيف يلحق مومليك ذل الفقر وانت الغني عن مضار المذنبين الهي وان كل حلاوة منقطعته وحلاوة الايمان تزداد حلاوتها اتصالا بك الهي وان قلبي قد بسط المله فيك فاذقه من حلاوة بسطل اياه البلوغ لمالمل انك على كل شيء قدير-

الهی اسئلک مسئلته من یعرفک کنته معرفتگ من کل خیر ینتبغی للمومن ان یسلکه ٔ واعوذبک من کل شر و فتنته اعذت بها احباء ک من خلقک انک علی کل شیء قدر ب

الهی اسئلک مسئلته من یعرفک کنته معرفتک من کل خیر ینتبغی للمومن ان یسلکه واعوذبک من کل شروفتنته اعذت بها احباء ک خلقک انک علی کل شیء قدر -

الهی اسئلک مسلته المسکین الذی قد تحیر فی رجاه فلایجدملجاولا مسندا یصل به الیک ولایستدل به علیک الا بک وبازکانک و مقامتک التی لا تعطیل لها مسنک فاسئلک باسمک الذی طهرت به لخاصته اولیائک فوحدوک واعرفوک فعبدوک بحقیقک ان تعرفنی نفسک لا قرلک بربو بیتک علی حقیقته الایمان بک ولا تجعلنی یا الهی من یعبد الاسم دون المعنی

اور ضعیف سمجے۔ تیسری۔ ایخ آپ کو اللہ تعالی کے اوامر اور نواہی کے بجا لاتے میں مشغول رکھے آگر بنرہ اینے آپ کو مال کا مالک نہ سمجھے تو پھراس کے لئے اینے مال کو اللہ کے رائے میں خرچ کرنا آسان ہو جائے اور اگر اینے کاموں اور امور کی تربیر اور نگاہ داری اللہ تعالی کے سرو کردے تو اس کے لئے مصائب کا محمل كرنا آسان مو جائيًا اور أكر وہ اللہ تعالى كے احكام كى بجا آورى ميں مشغول رے تو اینے قیمی اور گران قدر وقت کو تخراور مباهات اور ریاکاری میں خرچ میں کرے گا اگر خدا ایے بنرے کو ان تین چزوں سے نواز دے تو اس کے لئے ونیا اور شیطن اور محلوق آسان ہو جائے گی اور وہ اس صورت میں مال کو زیادہ كرنے اور فخراور مباحات كے لئے طلب نہيں كرے كا اور جو چيز لوگوں كے نزدیک عزت اور برتری شار ہوتی ہے اے طلب نمیں کرے گا اور ایے فیتی وقت کو سستی اور بطالت میں خرچ نہیں کرے گا اور یہ تقویٰ کا پہلا ورجہ ہے اور خدا قرآن مجید من فرماتا ہے کہ بیہ آخرت کا گھر ہم اس کے لئے قرار ویں گے کہ جو دنیا میں علو اور فساد بریا نہیں کریں گے اور عاقبت اور انجام تو متقبول کیائے تلك الدار الاخرة نجعلها للذين لايريدون علوافي الارض ولا فسادا والعاقبته للمتقين-

میں نے عرض کیا کہ اے امام ۔ جھے کوئی وظیفہ اور دستور عنایت فرائے۔

آپ نے فرمایا کی جس تجھے نو چیزوں کی دھیت کرتا ہوں اور یہ میری دھیت اور

دستور العل ہر اس فض کے لئے ہے جو حق کا راستہ طے کرتا چاہتا ہے اور جس

فدا ہے سوال کرتا ہوں کہ فدا تجھے ان پر عمل کرنے کی توفیق دے۔ تمین چیزیں

اور دستور العلی نفس کی ریاضت کے لئے ہیں اور تمین دستور العلی حلم اور

بردباری کے لئے ہیں اور تمین دستور العل علم کے بارے جس ہیں۔ تم انہیں حفظ

کر لو اور خروار کہ ان کے بارے جس سستی کو۔ عنوان بھری کتا ہے کہ میری

مرام توجہ آپ کی فرمایشات کی طرف تھی آپ نے فرمایا کہ وہ تمین دستور العل جو

ك عقي كياكام ع؟ مين في كماكه مين المم كي خدمت مين مشرف مونا جابتا مول اور سلام کرنا چاہتا ہوں خادم نے جواب دیا کہ آتا محراب میں نماز میں مشغول ہیں اور وہ واپس گرے اندر چلاگیا اور میں آپ کے دوازے پر بیٹھ گیا۔ زیادہ دیر نہیں ہوئی کہ وہ خادم دوبارہ لوث آیا اور کما کہ اندر آ جاؤ میں گرمیں داخل ہوا اور آخضرت پر سلام کیا اپ نے میرے سلام کا جواب دیا اور فرمایا کہ بیٹ جاؤ خدا مجھے مورد مغفرت قرار دے۔ میں آپ کی خدمت میں بیٹ کیا آپ نے اپنا سر مبارک جھکا دیا اور بہت در کے بعد اپنا سربلند کیا اور فرمایا تمہاری کئیت کونی ہے؟ میں نے عرض کی کہ ابو عبداللہ آپ نے فرمایا کہ خدا مجھے اس کنید پر البت رکھے اور تونق عنایت فرمائے۔ تم کیا جائے ہو میں نے اپنے ول میں کماک اگر اس ملاقات میں سوائے اس دعا کے جو آپ نے فرمائی ہے اور کھے بھی فائدہ ماصل نہ ہو تو یہ بھی میرے لئے بت قیتی اور ارزشمند ہے۔ میں نے عرض کی کہ میں نے خدا سے طلب کیا ہے کہ خدا آپ کے ول کو میرے بارے میں مران کردے اور میں آپ کے علم سے فائدہ حاصل کوں۔ امیروارموں کہ خداوند عالم نے میری بید دعا قبول کرلی ہوگی۔ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا۔ اے ابو عبد اللہ علم برصے سے حاصل نہیں ہوتا بلکہ علم ایک نور ہے۔ جو اس انسان کے دل میں کہ خداجس کی ہدایت جاہتا ہے روشنی ڈالٹا ہے ہی آگر تو طالب علم ہے تو پہلے اپنے دل پر حقیقی بندگی پیدا کر اور علم کو عمل کے وسلے ے طلب کر اور خدا سے سیحفے کی طلب کر آکہ خدا کھے سمجھائے۔ میں نے کما۔ اے شریف۔ اب نے فرمایا اے ابو عبداللہ۔ کمہ میں نے کماکہ بندگی کی حقیقت كيا ہے؟ آپ نے فرمايا بندگى كى حقيقت تين چزوں ميں ہے۔ پہلى بنده اس چزكو كه جو خدا وندعالم نے اے ويا ہے اپنا ملك نہ سمجھ كيونكه بندہ كى چزكے مالك میں ہوا کرتا بلکہ مال کو اللہ تعالی کا مال سمجھ اور اس رائے میں کہ جس کا خدا ے عم دیا ہے خرچ کرے۔ دو سری۔ اپنے امور کی تدبیر میں اپنے آپ کو ناتواں

رتا ہے۔ والسلام علی من اتبع الهدی مرحوم ملبی کا دستورالعمل

بت بدے بزرگوار عالم جو مقام عرفان مین عارف ربانی ملا محمد تقی مجلسی بی انہون نے لکھا ہے۔ کہ میں نے اینے آپ کو صاف کرنے اور ریاضت کرتے میں چھ حاصل کیا ہے اور یہ اس وقت تھا جب میں قرآن کی تغیر لکھنے میں مشغول تھا۔ ایک رات نیم نیند اور بیداری میں پغیر علیہ السلام کو دیکھا۔ میں میں نے اینے آپ سے کما كه ميس الخضرت ك كمالات اور اظال مي خوب اور دفت كول- مي في جتني زياده وقت کی اتنا ہی آخضرت کی عظمت اور نورانیت کو اس طرح وسیع تر پایا کہ آپ کے نور نے تمام جگہوں کو تھیرا ہوا تھا ای دوران میں جاگ اٹھا اور اینے آپ میں ایا تو جھے القاء ہوا کہ رسول خدا کا اخلاق عین قرآن ہے النذا ہمیں قرآن میں غور اور فکر کرنا جاہے میں جتنا قرآن میں زیادہ غور اور فکر کرنا جاتا تھا اتنا ہی زیادہ حقائق سامنے آتے جاتے تھے یماں تک کہ ایک ہی وقعہ مجھ میں بہت زیادہ قرآن کے معارف اور حقاق آ موجود ہوئے میں جس آیت میں تربر اور فکر کرتا تھا تو مجھے عجیب مو حسبت اور مطالب عطا کے جاتے تھے گرچہ یہ مطالب اس مخص کے لئے کہ جس نے ایس توثیق عاصل نہ كى مو بهت وشوار اور مشكل بين بلكه عادياً غير مكن بين ليكن ميرا قصد ايماني بعائول كى راہنمائی اور ارشاد کا ہے۔ نفس کی ریاضت اور اپنے آپ کو سنوار نے کا دستور العل یہ ہے کہ بے فائدہ مفتلو کرنے بلکہ اللہ تعالی کے ذکر بغیر بات کرنے سے اپنے آپ کو روكيس- كهاتے ينے اور لباس وغيره كى لذيذ چيزول اور بحرين اور خوبصورت مكان اور عورتوں کو ترک کریں اور بفتر ضرورت استعال کرنے پر اکتفاء کریں اولیاء خدا کے علاوہ لوگوں سے میل جول نہ رکھیں زیادہ سوتے سے بر بیز کرین اور اللہ کے ذکر کو دا نما

لئس کی ریاضت کے لئے ہیں وہ یہ ہیں۔

1- خبروار ہو کہ جس چیز کی طلب اور اشتماء نہ ہو اے مت کھاؤ۔ 2- اور جب تک بھوک نہ گئے کھانا مت کھاؤ۔ 3- جب کھانا کھاؤ تو حلال کھانا کھاؤ اور کھانے سے پہلے بم اللہ پڑھو۔ آپ نے اس کے بعد رسول اللہ کی حدیث نقل کی اور فرمایا کہ انسان برتن کو پر نہیں کرتا گر شکم کاپر کرنا اس سے بدتر ہوتا ہے اور اگر کھانے کی ضرورت ہو تو شکم کا ایک حصہ کھانے کے لئے اور ایک حصہ بانی کے لئے اور ایک حصہ سانس لینے کے اور ایک حصہ سانس کینے کے اور ایک حصہ سانس کینے کے اور ایک حصہ سانس کینے کی دور ایک حصہ سانس کینے کی دور ایک حصہ سانس کینے کے اور ایک حصہ سانس کینے کی دور ایک حصر کی دور کی دور ایک حصر سانس کینے کی دور ایک حصر کیا گھوں کی دور ایک حصر کینے کی دور ایک حصر کی دور کی د

وہ تین دستور العل جو حلم کے بارے میں ہیں وہ یہ ہیں۔ 1- جو مخص تجھ سے کے کہ اگر تو نے ایک کلمہ جھ سے کما تو میں تیرے جو اب میں دس کلے کموٹگا تو اس کے جو اب میں کے کہ اگر تو نے دس کلے جھے کے تو اس کے جواب میں مجھ سے ایک کلمہ بھی نہیں سے گا۔

2- جو مخص تحقی برا بھلا کے تو اس کے جواب میں کمہ دے کہ اگر تم سے کتے ہو تو خدا مجھے معاف کردے۔ مجھے معاف کردے اور اگر تم جھوٹ کمہ رہے ہو تو خدا تحقیے معاف کردے۔ 3- جو مخص تحقیے گالیاں دینے کی دھمکی دے تو تو اسے تھیجت اور دعا کا وعدہ کرے وہ تین وستور العل جو علم کے بارے میں ہیں وہ یہ ہیں۔

1- جو کچھ نہیں جات اس کا علماء سے سوال کر لیکن ملتفت رہے کہ تیرا سوال کرتا امتحان اور اذرت دیے کے لئے نہیں ہونا چاہئے۔ 2- اپنی رائے پر عمل کرنے سے پر ہیز کر اور جتنا کر سکتا ہے احتیاط کو ہاتھ سے نہ جانے دے۔ 3- اپنی رائے سے (بغیر کسی مدرک شرع) کے فتوی دیئے سے پر ہیز کر اور اس سے اس طرح کی کہ جیسے بھاڑ دینے والے شیر سے بچتا ہے۔ اپنی گردن کو لوگوں کے لئے پل قرار نہ دے اس کے بعد اپ نے مجھ سے فرمایا کہ اب یماں سے اٹھ کر چلے جاؤ۔ بہت کانی مقدار میں نے تجھے تھیجت کی ہے اور میرے ذکر اور اذکار کے بجا لانے میں زیادہ مزاحم اور رکاوٹ نہ بنو کیونکہ میں اپنی جان کی قیمت اور ارزش کا قائل ہوں اور سلام ہو اس پر جو ہدایت کی پیروی

ر ایمان رکھتا ہے تو اے سجھنا چاہے کہ وہ ایسے اعمال سے جو ایران کے شیعہ صوفی انجام دیتے ہیں اور ای طرح خاص ذکر جو آئمہ علیم السلام سے وارد نہیں ہوئے بجا لاتے ہیں ان سے وہ ذات خدا کے قرب سے دور ہو رہے ہوتے ہیں اور ان سے انہیں قرب الی حاصل نہیں ہو آ۔ انذا سب سے پہلے شرعیت اسلامی کو مقدم کرے اور جو کھے شریعت میں وارد موا اس پر عمل کرنے کا پابد بنے۔ اس ناتوان اور مزور بدے نے عقل اور روایات سے جو کچھ سمجھا اور استفادہ کیا ہے وہ یہ ہے کہ جو مخض الله تعالی کا قرب حاصل کرنا چاہتا ہے تو اس کے لئے سب سے زیادہ اہم خدا کی معصیت اور نافرانی کو ترک کرنا ہو گا اور جب تک یہ نہیں کرے گا تب تک نہ کوئی ذكر اور نه كوكي فكر تيرے ول كو فائدہ چنج سكے كاكيونك شيطان كى اطاعت اور خدمت كرفے والا جو ذات الى كا نافرمان اور انكارى ب كس طرح اس ذات كا قرب حاصل كر سے گاکیا کوئی بادشاہ اور اس کی سلطنت خداوند عالم کی سلطنت سے عظیم الثان ہے۔ جو کھے میں نے ذکر کیا ہے اسے خوب سمجھ تیرا اللہ تعالی کی محبت کو طلب کرنا جب کہ تو اس کی معصیت بجا لا رہا ہے ایک غلط اور فاسد کام ہے۔ کس طرح تم پر مخفی ہے کہ اللہ تعالی کی نافرانی نفرت کا سبب مواکرتی ہے اور اللہ تعالی کا نفرت کرنا مجت کے ساتھ اکھا نہیں ہوا کرتا۔ جب تیرے نزدیک ثابت ہو چکا ہے کہ نافرمانی نہ كرنا اول اور آخر ظاہر اور باطن دين ہے تو چر عجابدہ اور كوشش كرنے كى طرف جلدى كراور بورى كوشش سے نيزے بيدار ہونے سے كرتمام اوقات ميں مراقبہ ميں مشغول رہ اور اللہ تعالی کی ذات اقدس کے اداب بجالانے کی پابندی کر اور یہ جان لے کہ تو اپ تمام وجود کے ذرہ ذرہ میں اس کی قدرت کا قیدی ہے اور اللہ تعالیٰ کے حضور کا احرام کر اور اس کی یوں عبادت کر کہ گویا تو اے دیکھ رہا ہے اور اگر تو اے میں دیکھ رہا تو وہ ذات مجھے دیکھ رہی ہے۔ بیشہ اس کی عظمت اور اپنے حقیر ہوئے اس کی بلندی اور این پستی اس کی عزت اور این ذلت اور اس کا مستفنی ہو تا اور تیرا محکج ہونے کی طرف متوجہ رہ۔ اور اس ذات کی طرف غفلت سے جب کہ وہ تیری

اور پابندی سے بجا لاکیں۔ اولیاء خدائے یا تی یا تیوم اور یا۔ من لا الہ الا انت کا زیادہ تجربہ کیا ہے اور بیس نے بھی ای ذکر کا تجربہ کیا ہے لیکن میرا غالبا ذکر۔ یا اللہ۔ جب کہ دل کو خدا کے علاوہ سے نکال کر اور خداوند عالم کی طرف پوری توجہ سے ہوا کر تا تھا۔ لیکن سب سے زیادہ اہم اللہ تعالی کا پوری توجہ اور پانبدی سے ذکر کرنا ہوا کر تا ہو

#### ملاآخو ندحسين فلي كاخط

مقام تک رق کرجاتا ہے۔

افوند الما حين قلى بهدائى جو عالم ربائى اور زابد اور عارف تے انہوں نے ايک خط تيرز شرك ايک عالم كو كھاكہ جس ميں آپ نے فرايا۔ بسم اللّه الرحمان الرحيم الحمد للّه رب العالمين والصلواة والسلام على محمد واله الطابرين ولعنته اللّه على اعدائهم اجمعين ديئى اور ايمانى بھائيوں پر واضح ہونا چائے كہ ذات الى تك قرب عاصل كرنا سوائے اس كے اور كوئى شيں بر واضح ہونا چائے كہ ذات الى تك قرب عاصل كرنا سوائے اس كے اور كوئى شيں على كم انسان كو تمام حركات اور سكنات اور تمام اوقات ميں شريعت اسلامى كا پابد ہونا حائے۔

جائل صوفیاء کی لغویات اور خرافات سے جو ان کی عادت بن چکی ہے اس کے اپنانے سے اجتناب کرنا چاہئے کیونکہ ان کے طریقے اور ذکر اور ورد پر عمل کرنا اللہ سے دور ہو جانے کے اور سوا اور پچھ حاصل نہیں ہوتا یماں تک کہ اگر کوئی مخض موچھوں کو بڑھائے رکھے جیسے کہ یہ ایران کے صوفیوں کی جو اپنے آپ کو شیعہ کملاتے ہیں علامت ہے۔) اور اسے ضروری سجھتے ہیں اور گوشت کو نہ کھائے تو یہ بھی خرافات اور لغویات میں شار ہوتا ہے اگر کوئی مخض ائمہ علیم السلام کے معصوم ہونے

شریک له له الملک کو آخر تک اور سو مرتبہ لا اله الا اللّه اور سر وفعہ استغفار۔ اور تھوڑا سا قرآن پڑھ اور دعا صباح بھی ضرور پڑھا کر اور بھیٹہ باوضو رہ اور آگر ہر وضو کے بعد دو رکعت نماز پڑھ لے تو بہت اچھا ہے۔ موشین کی عاجات اور بالخص علم اور بالاخص جو متھی ہیں کے بجا لانے ہیں بہت کوشش کر اور جس محفل بین گناہ کے واقع ہونے کا گمان ہو حتمی طور سے اس کے جانے سے پرہیڑ کر بلکہ غافل لوگوں کے ساتھ بغیر ضروری کام کے اٹھ بیٹھ کرنا فقصان دہ ہے گرچہ اس ہیں معصیت بھی نہ ہوتی ہو۔ مباح چیزوں ہیں زیادہ مشغول رہنا زیادہ مزاح کرنا اور لغویات کمنا اور غلط چیزوں کو سنتا انسان کے دل کو مار دیتے ہیں اور آگر مراقبہ کے بغیر ذکر اور فکر میں مشغول ہو تو وہ بھی بے قائدہ ہو گاگرچہ حال بھی لے آئے کیونکہ ایبا حال دائی نہ ہو گا بغیر مراقبہ کے حال پیدا ہوئے سے دعوکا نہ کھا۔ اس سے زیادہ کنے کی جھ میں طاقت معاصی کو فراموش نہ کرنا۔ شب جحہ میں سود دفعہ اور جحہ کے عصر میں سو دفعہ سورہ معاصی کو فراموش نہ کرنا۔ شب جحہ میں سود دفعہ اور جحہ کے عصر میں سو دفعہ سورہ متاب کرنے مدال کرنے ہولی کرنے ہوں میں معاصی کو فراموش نہ کرنا۔ شب جحہ میں سود دفعہ اور جحہ کے عصر میں سود دفعہ اور جمد کے عصر میں سود دفعہ اور خمد کے عصر میں سود دفعہ اور کا دھورہ میں میں میں میں سود دفعہ اور جمد کے عصر میں سود دفعہ اور خمد کے عصر میں سود دفعہ اور جمد کے عصر میں سود دفعہ اور کردہ ایک میں کا قب کے دیا کہ دیا کہ میں کا دیا کہ میں کرنا۔ شب جمد میں سود دفعہ اور جمد کے عصر میں سود دفعہ اور کردہ ایک دیا کہ میں کرنا۔ شب جمد میں سود دفعہ اور جمد کے عصر میں سود دفعہ اور خمد کی دوراک کرنا۔

قدر کو پرها کوت<sup>۷</sup> مرزا جوا**د آ**قا تبریزی کا دستورالعمل

عالم ربانی عارف کال اقا کملی تمرن کلصے ہیں کہ پیغبرعلیہ السلام نے طویل سجدہ کرنے کی بہت نوادہ سفارش فرمائی ہے کہ یہ ایک بہت ہی اہم کام ہے۔ طویل سجدہ کرنا بندگی کی قریب ترین کیفیت اور علامت ہے اس لئے تو ہر ایک رکعت میں دو سجدے قرار دیئے گئے ہیں۔ اقمہ اطمار اور خالص شیعوں سے طویل سجدے کے بارے میں ہم مطالب ثقل ہوئے ہیں۔ امام زین العابدین علیہ السلام کو ایک سجدے میں ایک ہزار مرجہ لا اللہ الل اللّه حقا حقا لا الله الا اللّه تعبدا و رقا لا الله الا ایمانا وصدقا پرسے ساگیا۔

الم موی کاظم علیہ اللام کے بارے میں کھاگیا ہے کہ مجھی آپ کا مجدہ صبح کی

طرف ہیشہ ملتفت ہے عافل نہ رہ۔ اس ذات کے سامنے ایک ذلیل ضعیف بندے کی طرح کھڑا ہو اور اپنے قدموں کو اس کے سامنے یوں جھا جیسے ایک کرور کا اپنے قدم زمن پر رگڑ تا ہے۔ کیا تیرے لئے یہ شرف اور فخر کانی نہیں کہ اس نے تجھے اپنے عظیم نام لینے کی تیری کثیف اور معصیت کی گندگی سے بخس زبان سے ذکر کرنے کی اجازت دی ہے۔

عزیز من- اس رحیم اور کریم ذات نے زبان کو اپنے شریف ذکر کا مرکز قرار دیا ہے کتنی بے حیاتی ہو گی کہ اس کے مرکز کو غیبت جھوٹ گالیاں ویٹا آزار اور اذبت اور دو سری نافرمانیوں کی گندگی اور نجاست سے آلودہ کیا جائے۔ ذات اللی کے مرکز کو خوشبو اور گاب سے معطر ہونا چاہئے نہ کہ گندگیوں سے نجس ہو۔ بلا شک جب مراقب اور حفاظت كرنے ميں وقت نميں كرے كا تو مجھے علم نہ ہو كاكہ تيرے سات اعضاء ليني کان زبان آنکھ ہاتھ یاؤں پیٹ اور شرمگاہ کیا کیا نافرمانی کرتے ہیں اور کتنی آگ لگاتے میں؟ اور تو این زبان کی تلوار اور نیزے سے کتنے زخم اینے ول پر لگا رہا ہے اور کتنا ہی بمتر ہو گاکہ اگر تو ان سے قل نہ کیا جا چکا ہو۔ اگر میں ان مفاسد کی شرح بیان کروں تو اس خط میں ممکن نہیں ہے میں ایک ورقہ پر کیا کھ لکھ سکتا ہوں۔ تم نے ابھی تک انی اعضاء کو معصیت سے یاک نہیں کیا پھر تو کس طرح انظار رکھتا ہے کہ میں دل كے حالات كى تيرے لئے شرح لكھ دول پس تجى توب كرنے كى طرف جلدى كر اور چر مراقبت اور کوشش کرنے کی طرف دوڑ لگا۔ خلاصہ مراقبت اور مفاظت نفس کے بعد قرب الی کو طلب کر اور سحری کے وقت بیدار ہو اور تھید کی نماز کو آداب اور حضور قلب سے بجا لا اور اگر زیادہ وقت مل سکے تو اللہ کے ذکر اور اس کی مناجات میں مشغول ہو جا لیکن رات کے ایک خاص وقت میں حضور قلب کے ساتھ ذکر اللی میں مشغول رہ اور تمام حالات میں حزن اور رئے سے خالی نہ رہتا اور اگر حزن اور رئے موجود نہ ہو تو اے اس کے اسباب سے حاصل کر اور فارغ ہونے کے بعد حضرت زہرا عليه اللام كي تبيع اور باره وفعه سوره توحيد وس مرتبه لا اله الا الله وحده لا سکے تو باوضو ہو کیونکہ ذکر الی کرنا و ممن کے ساتھ جنگ کرنے کے مائد ہوا کرتا ہے اور بغیراسلے کے دسمن کامقابلہ نہیں کیا جا سکتا اور وضو مومن کا اسلحہ ہو تا ہے اور بغیر اسلح کے دسمن کا مقابلہ نہیں کیا جا سکتا اور وضوع مومن کا اسلحہ ہوا کرتا ہے۔ الوضوء سلاح المومن پاک کیڑے سے ہوا ہو اور کیڑے کے پاک ہونے کی چار شرمیں ہیں۔ 1- نجات سے پاک ہو۔ 2- لوگوں پر ظلم کئے ہوئے مال سے پاک ہو 3- حرام سے لین ابریشم سے پاک ہو لین ابریشی کیڑا نہ ہو۔ 4- رعونت اور تکبر سے یاک ہو لین کیڑا کو آہ ہو بہت لغبانہ ہو۔ ثیبابک فطمیر سے مراد کو آہ کرتا ہے۔ اور گھر میں خلوت اور تاری اور صاف ستھرا کر کے بیٹے اور اگر تھوڑی خوشبو لینی وحونی کرے تو بمتر ہے۔ قبلہ رخ بیٹے اور چار زانول لینی پاتھی مار کر گرچہ تمام حالات میں بیٹھنا منع ہے لیکن ذکر کرنے کی حالت میں خواجہ علیہ السلام جب منح کی نماز سے فارغ ہوتے تھے تو ای جگہ پاتھی مار کر لینی چار زانوں سورج کے نگلنے تک بیٹھے رہے تھے۔ ذکر کرنے کے وقت اینے ہاتھوں کو رانوں پر رکھے اور ول کو حاضر کرے اور آ عمیں بد كر لے اور يورى تعظيم كے ساتھ ذكر كرنا شروع كروے اور لا اله الا الله كے جملے كو بورى طاقت سے كويا اس كى ناف لا اللہ سے اٹھے اور الا اللہ ول ير بيلم جائے اور اس کا تمام اعضاء پر اثر ظاہر مو رہا مو لیکن اٹی آواز کو بلند نہ کے اور جتنا مو سکے آہت اور کمتر آواز سے ذکر کرے جیے کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔ واد کر ربك في نفسك تضرعا و خيفة و دون الجهر من القول اس طرح سے سخت ذکر کرتے ہوئے اس کے معنی کو ول میں فکر کرے دو سرے خیالات کو دور كرے جيے كہ لا اله كے معنى سے يمي مراد ہے كہ جو بھى خدا كے علاوہ خيالات مول انسیں دور کرے اور گویا ہوں سویے کہ میں سوائے الا اللہ کے کوئی چیز نمیں جاہتا اور میرا مقصود اور محبوب صرف الا الله ہے اور تمام خیالات کو الا الله کے ذریعے دور کر رہا ہوں اور اللہ تعالی کو اینا مقصور اور محبوب اور مطلوب الا اللہ کے ذریعے سے کر رہا مول اور جان لینا جائے کہ ہر ذکر میں اول سے لے کر آخر تک ول نفی اور اثبات میں نماذ کی بعد ظر تک ہوا کرتا تھا اور ائمہ علیم السلام کے اصحاب میں سے ابن ابی عمیر و جیل و خراود کے بارے میں بھی ایا نقل کیا گیا ہے۔ نجف اشرف میں طالب علمی کے زمانے میں میرے ایک استاد سے جو متقی طلبہ کے لئے مرجع سے میں نے آپ سے موال کیا آپ نے کون سے عمل کا تجربہ کیا ہے کہ جو سالک اللہ کے حق میں موثر اور مفید ہو؟ آپ نے فرمایا کہ دن اور رات میں ایک طومل سحدہ بجالایا جائے اور سحدہ ك مالت يس يه كما جائ لا اله الا انت سبحانك المي كنت من الظالمين اور اس ك ذكريس اس طرح توجه كرے كه ميرا فداكى ير ظلم كرتے ے پاک اور پاکیزہ ہے بلکہ میں خود ہوں جو اپنے اور ظلم کرتا ہوں اور اپنے آپ کو ہلاکت میں ڈالا ہوں۔ میرے یہ استاد این مردول اور علا قمندول سے ایے محدہ کی سفارش کیا کرتے تھے اور جو بھی یہ سجدہ بجالا آتھا اس کے اثرات کا مشاہدہ کیا کر آتھا۔ بالخصوص وہ حضرات جو اس تجدے کو بہت زیادہ طویل انجام دیتے تھے ان میں سے بض اس ذكر كو سجده مين حكرار كياكرتے تھے بعض تموڑا اور بعض زيادہ محرار كرتے تے میں نے سا ہے کہ ان میں سے بعض اس ذکر کو تین ہزار مرتبہ سجدہ میں براها

تسنح نجمالدين كادمتوالعمل

شخ جم الدین رازی کھتے ہیں کہ اداب اور شرائط کے بغیر زیادہ ذکر کرنا مفید نہیں ہو تا۔ پہلے شرائط اور ترتیب سے قیام کیا جائے اور جب سے مرید کو سلوک الی اللہ کا دل میں درد پیدا ہو جائے تو یہ علامت ہوگی کہ اس نے ذکر سے انس پیدا کر لیا ہے اور اسے مخلوق سے وحشت اور نفرت پیدا ہوگئ ہے جو تمام مخلوق سے نامید ہو کر ذکر اللی کی پناہ میں جا پہنچا ہے۔ قل اللّه شم ذر هم (یعنی اللہ کا ذکر کر اور تمام مخلوق کو چھوڑ دے کہ وہ اپنی لغویات میں کھیلتے رہیں) جب ذکر کو بے در بے بجا لائے جو صحح اور خالص توبہ کے بعد ہو اور ذکر کرنے کی حالت میں باعشل ہو اور اگر یہ نہ کر

کے لئے خاص زمانہ اور خاص ترکیب اور خاص عدد بتلایا گیا ہے ایسے ذکر کو ای طرح بجا لانا چاہئے جیکہ آئمہ ملیم السلام سے نقل ہوا ہے ناکہ اس کے ثواب اور خاص اثر کو حاصل کیا جا سکے۔ اس کے بر عکس بعض ذکر مطلق ہیں جن میں کوئی قید نہیں ہے اسے انسان اپنے اختیار سے خاص شرائط اور حالات اور رعدد اور زمانے کا تعین کر سکتا ہے۔ اور اسے وائی بجا لاتا رہے یا اپنے کمی استاد اور رہنما سے اس میں راہنمائی حاصل کرے آپ اس بارے میں احادیث اور دعاؤں کی کتابوں کی طرف رجوع کر سکتے حاصل کرے آپ اس بارے میں احادیث اور دعاؤں کی کتابوں کی طرف رجوع کر سکتے

آخر میں دو مطلب کی طرف توجہ دلانا ضروری ہے۔ پہلا۔ عارف انسان کو معلوم ہونا چاہئے کہ ذکر کرنے کی اصلی غرض و غایت خداوند عالم کی طرف حال اور حضور قلب کا حاصل کرنا ہوتا ہے لاندا ذکر کی تعداد اور زمانے اور کیفیت میں سے مطلب منظر رہے اور پھر اس کو دائمی بجا لائے اور جب تھک جائے یا ہے میل اور رغبت ہو تو اسے چھوڑ دے اور پھر مناسب وقت میں دوبارہ شروع کر دے۔ امیر المومنین علیہ السلام فرماتے ہیں کہ ول اور روح بھی حالت اقبال اور توجہ رکھتی ہے اور بھی ست اور بے میل اور رغبت رکھتا ہو اس اور بے میل اور بے رغبت نہ ہوتی ہے لاندا جب دل مائل اور رغبت رکھتا ہو اس وقت میں کرنے پر مجبور کیا جائے تو وہ اندھا ہو جاتا ہو

البت اس بارے میں افراد اور مقامات اور حالات کا فرق ہوا کرتا ہے۔
دو سرا۔ یہ جانا چاہئے کہ ریاضت نفس اور ذکر کی اصلی غرض اور غایت نفس
اور روح کا تکامل اور قرب خداوند ہے۔ اللہ تعالی کا تقرب بغیراحکام پر عمل کرنے سے
مکن نہیں ہوا کرتا آگر کوئی انسان شرعی یا اجتاعی ذمہ داری رکھتا ہو تو وہ اس حالت میں
اللہ تعالیٰ کی یاد میں ہو سکتا ہے اور جتنا ہو سکے ذکر کو بھی انجام دے اور فراغت کی
حالت میں ذکر کو دائی بجا لائے گوشہ نشین نہیں ہو جانا اور اجتاعی اور شرعی ذمہ داری
کو نظر کر دینے سے انسان اللہ کا قرب اور تقرب حاصل نہیں کر سکتا۔

حاضر ہو اور لگا رہے۔ اور جی وقت ول کے اندر نگاہ کرے اگر کوئی چیزول کو ابھاتے والی ہو تو اے نظر انداز کر کے دل کو ذات الی کی طرف توجہ دے اور الا اللہ کے ذریع اس چڑکو دل سے اکھڑوے اور اس کے ربط کو باطل کروے اور الا اللہ کو اس چیزی مجت کی جگہ قرار دے دے ای روش کو دوام دے ناکہ دل آستہ آستہ تمام چیزوں کی محبت اور انس سے خالی ہو کر ذکر النی سے سرشار ہو جائے۔ اس کا باحال ہونا ذكرك عالب موجالے سے مو- ذكر كرنے والے كا وجود ذكر كے توريس مطحل مو جائے اور ذاکر کو ذکر مفرد بنا دے اور تمام تعلقات اور موافع کو ال کے وجود سے خم کر وے اور اے جسمانی دنیا سے اخروی دنیا کے لئے امادہ کر دے جیے وارد موا ہے کہ سيروا فقد سبق المفردون جان ك كدول الله تعالى ك لي ظوت كى مكه -- لا يسعني ارضي ولا سمائي وانما يسعني قب عبري المومن ایعنی مجھے نہ زمین اور نہ آسان سمو سکتا ہے مجھے صرف مومن کا دل سمو سکتا ہے۔ اور جب تک دل میں اغیار کا وجود ہو گا اس وقت تک الله تعالیٰ کی عظمت کی غیرت اس سے نفرت کرے گی لیکن جب لا الہ کا جابک ول کو اغیار سے خال کر دے گا اس وقت الا الله ك بادشاه كى جلى كا انظار كيا جا سكا ب- اذا فرغت فانصب والى ربک فارغب جے کہ آپ نے ملاظ فرالیا ہے کہ عرفان کے استاذہ نے ذکر کے دوای بجالاتے کو سرو سلوک کے لئے بمترین طریقہ قرار دیا ہے اور اس کے چنچنے کے لئے مختلف طریقے اور تجربات اور وصیتیں فرمائی ہیں۔ اس مطلب کی علت یہ ہے کہ جتے ذکر کے طریقے شرعیت میں وارد ہوئے ان کے بنانے کی اصلی غرض غیر خدا سے قطع تعلق کرنا اور پوری توجه خدا تعالی کی طرف کرنے کو حاصل کرنا ہے لیکن یہ کام افراد اور مقامات اور حالات کے لحاظ سے فرق رکھتا ہے الندا کسی نہ کسی استاذ اور مربی کی ضرورت ہے کہ جو اس کام میں رہیری انجام دے احادیث اور دعاؤں کی کتابوں میں بت زیادہ دعائیں نقل ہوئی ہیں۔ اور ہر ایک کے لئے ثواب اور خاصیت ذکر کی مئی ہے۔ مطلق دعا اور ذکر دو طرح کے ہوتے ہیں ایک مطلق اور دو سرا مقید۔ بعض ذکر

というないというというというとうない

تو وہ ساہ نقطہ تدریجا" بوھتا جاتا ہے یماں تک کہ اس کے تمام دل کو گھر لیتا ہے اس حالت میں وہ مجھی کامیابی اور چھٹکارا حاصل نہیں کر سکے گا۔

اہام جعفر صادق علیہ السلام نے فرایا ہے کہ امیرے والد نے فرایا ہے کہ انسان کی کے دل اور روح کے لئے گناہ سے کوئی چیز بد تر نہیں ہوا کرتی کیونکہ گناہ انسان کی روح اور قلب سے جنگ کرنا شروع کر دیتا ہے یہاں تک کہ اس پر قابو اور غلبہ حاصل کر لیتا ہے اس صورت میں اس کا دل الٹا اور سرگوں ہو جانا ہے۔ گناہ گار انسان کی روح مرگوں اور الٹی ہو جاتی ہے اور وہ الئے راستے چلتی ہے تو پھر وہ کس طرح قرب اللی کے راستے کی طرف حرکت کر سمی گی اور اللہ تعالی کے فیوضات اور اشرقات کو قبول کے راستے کی طرف حرکت کر سمی گی اور اللہ تعالی کے فیوضات اور اشرقات کو قبول کرے والے انسان کے لئے ضروری اور واجب مو جاتا ہے کہ وہ ابتداء ہی سے اپنے نفس اور روح کو گناہوں سے پاک اور صاف کرے اور چارت میں کوشش کرے اور کو گناہوں سے پاک اور صاف کرے اور پھر ریاضت اور ذکر الئی میں واخل ہو ورنہ اس کا ذکر اور عبادت میں کوشش کرنا اس کو قرب الئی تک نہیں پہنچا سکے گا۔

دو سرى ركاوت

کمل حاصل حاصل کرنے سے ایک بری رکاوٹ مادی اور ونیاوی تعلقات ہیں جیسے مال اور دولت سے ایل و عیال سے یا مکان اور زندگی کے اسباب سے جاہ و جلال مقام اور منصب سے ماں باپ سے بمن بھائی سے یماں تک کہ علم اور دانش سے اور اس طرح کی دو سری چیزوں سے علاقہ اور تعلق یہ وہ تعلقات ہیں کہ انسان کو اللہ تعالیٰ کے قرب حاصل کرنے اور اس کے طرف حرکت اور ججرت کرنے اور اس کے طرف حرکت اور ججرت کرنے ورک دیتے ہیں۔

جس ول نے محسوسات سے محبت اور انس کر رکھا ہو اور اس کا فریفتہ اور عاشق ہو کس طرح وہ ان چیزوں کو چھوڑ کر عالم بالا کی طرف حرکت کرے گا جو ول ونیاوی موانع در کاوٹیں )

ON TOP HE CON PORT AS A PROPERTY OF THE PROPER

کمالات اور مقالت عالیہ تک پنچنا اتنا سادہ اور آسان کام نہیں ہے بلکہ یہ رات طے کرنا بہت مشکل اور دشوار ہے اس رائے میں کئی ایک موافع اور رکاوٹیں موجود بیں اور جو انسان کمال حاصل کرنے کا ارادہ رکھتا ہے اسے ان کو دور کرنا ہو گا ورنہ وہ بھی کمال تک نہیں پہنچ سکے گا۔

بهلی رکا وط

قرب اللی حاصل کرتے اور سیر و سلوک الی اللہ کی سب سے بری رکاوٹ انسان کی قابلیت کا نہ ہونا ہے۔ جو روح اور دل گناہوں کے ارتکاب کرتے کی وجہ سے تاریک اور آلودہ ہو چکا ہو وہ انوار اللی کی تابش کا مرکز قرار نہیں پا سکا۔ جب انسان کا دل گناہوں کی وجہ سے شیطن کی حکومت کا مرکز قرار پا چکا ہو وہاں کس طرح اللہ کے مقرب فرشتے واخل ہو کتے ہیں؟ الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اللہ عند مقرب فرشتے واخل ہو کتے ہیں؟ الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جب انسان کی گناہ کا ارتکاب کرتا ہے تو اس کے دل میں ایک سیاہ نقطہ پیدا ہو جاتا جب آگر تو اس نے قوبہ کرلی تو وہ نقطہ مث جاتا ہے۔ اور آگر وہ ای طرح گناہ بجالاتا رہا

ذکر سے غافل نیں کرما وہ آخرت کے ثواب کو پالیتے ہیں گویا کہ انہوں نے اس کے علم حاصل کرلیا ہے۔ ؟

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ اُنسان ایمان کی شرقی کو میں چکھ سکنا مگرجب وہ جے کھاتا ہے اس سے لاپروائی نہ برتے۔ ۲۱ "

الذا عارف انسان کے لئے ضروری ہے کہ اس طرح کا علاقہ اور محبت اپنے دل سے نکال دے ماکہ اللہ تعالیٰ کی قرب اور مقالت عالیہ کی طرف اس کا حرکت اور بھرت کرنا ممکن ہو سکے۔ دنیا کے امور اور فکر کو اپنے دل سے باہر نکال دے ماکہ اللہ کی یاد اس کے دل میں جگہ پا سکے۔ یہ جاننا بھی ضروری ہے کہ دنیادی امور سے علاقہ مندی اور دل دے دنیا صرف قاتل خدمت ہے نہ کہ خود دنیا ندموم ہے کیونکہ عارف انسان دو سرے انسانوں کی طرح زندگی کو باتی رکھنے میں غذا اور لباس اور مکان اور یوی کا مختاج ہے اور ان کے حاصل کرنے کے لئے اسے ضرور کام کرنا ہو گا۔ نسل کی بقاء کا مختاج ہے اور ان کے حاصل کرنے کے لئے اسے ضرور کام کرنا ہو گا۔ نسل کی بقاء داریاں قبول کرنی ہو گا۔ اجتماعی زندگی ہر کرنے کے لئے اسے اجتماعی ذمہ کا رایاں قبول کرنی ہو تگیں اسلامی شرعیت میں ان میں کسی کی ندمت نہیں کی گئی بلکہ داریاں قبول کرنی ہو تگیں خود یہ چزیں اللہ تحالی کے قرب حاصل کرنے کی مانع نہیں ہوا کرتیں وہ جو تکیں خود یہ چزیں اللہ تحالی کے قرب حاصل کرنے کی مانع نہیں ہوا کرتیں وہ جو تکیں خود یہ چزیں اللہ تحالی کے قرب حاصل کرنے کی مانع نہیں ہوا کرتیں وہ جو تکیں خود یہ چزیں اللہ تحالی کے قرب حاصل کرنے کی مانع نہیں ہوا کرتیں وہ جو تکی خور ہو کہ کی اور محبت ہے۔

آگر ہی امور زندگی کی غرض اور عایت قرار پائیں اور اللہ تعالیٰ کے ذکر اور قر سے عافل بنا دیں تو اس کا لازی نتیجہ یہ ہوگا کہ انسان خدا سے عافل ہو جائے اور پیہ اور عورت مقام اور منصب اور علم پرست ہو جائے جو قائل فدمت ہے اور انسان کو اللہ تعالیٰ کی طرف حرکت کرنے سے روک دیتا ہے ورنہ خود پیہ اور زن علم اور مقام منصب اور ریاست قائل فدمت نہیں ہیں۔ کیا پیفیر اسلام امام سجاد اور امیر المومنین علیہ السلام اور دو سرے ائمہ اطمار کام اور کوشش نہیں کیا کرتے تھے اور اللہ تعالیٰ کی فعتون سے استفادہ نہیں کیا کرتے تھے راسلام کی سب سے بردگ خصوصیت یہ ہے کہ امور کا مرکز اور مکان بن چکا ہو وہ کب انوار اللی کی تابش کا مرکز قرار پا سکتا ہے؟ بہت کی روایات کے مطابق دنیا کی محبت تمام گناہوں کی بڑ ہے۔ گناہ گار انسان اللہ تحالی سے قرب کے مقام تک نہیں پہنچ سکتا۔ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ ونیا کی محبت ہر ایک گناہ کی جڑ ہے۔ ''

رسو لحدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرایا ہے کہ اسب سے پہلی چیز کہ جن سے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی گئی وہ چھ تھیں ونیا سے محبت حکومت اور مقام منصب سے محبت۔ عورت سے محبت۔ خوراک سے محبت نیند سے محبت اور آرام اور سکون سے محبت۔ "

امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ انسان اللہ تعالی سے اس حالت میں نیادہ دور ہوتا ہے جب اس کی غرص و غایت صرف پیٹ کا بحرنا اور شموات حیوائی کا پورا کرنا ہو۔

جناب جابر فرماتے ہیں کہ میں امام محمہ باقر علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا

آپ نے جھ سے فرمایا اے جابر۔ میں محردن اور مشغول دل والا ہوں۔ میں نے عرض

کی کہ میں آپ پر قربان جاؤں آپ کا محردن اور شمگین ہونا اور مشغول ہونا کس سبب
اور وجہ سے ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جس کے دل میں خالص اور صاف دین واضل ہو
چکا ہو اس کا دل فیر خدا سے خالی ہو جاتا ہے۔ اے جابر۔ دنیا کیا ہے اور کیا قیمت رکھتی
ہے؟ کیا وہ صرف لقمہ شمیں ہے کہ جے تو کھاتا ہے اور لباس ہے کہ جے تو پہنتا ہے یا
مومنین دنیا اور زندگی پر بحروسہ نہیں کرتا ہے کیا اس کے علاوہ پچھ اور ہے؟ اے جابر۔ مومنین دنیا اور زندگی پر بحروسہ نہیں کرتے اور آخرت کے جمال میں جانے سے اپنے مومنین دنیا اور دکان ہے جابر۔ آخرت بھیشہ رہنے والی منزل اور مکان ہے اور دنیا مرتے اور چلے جانے کا محل اور مکان ہے۔ لیکن دنیا والے اس مطلب سے اور دنیا مرتے اور چلے جانے کا محل اور مکان ہے۔ لیکن دنیا والے اس مطلب سے خافل ہیں صرف مومنین جو فکر اور عبرت اور سمجھ رکھتے ہیں انہیں جوان کے کانوں پر غافل ہیں صرف مومنین جو فکر اور عبرت اور سمجھ رکھتے ہیں انہیں جوان کے کانوں پر خانے اللہ تعالی کے ذکر سے نہیں ردکتا۔ زرو جوابرات کا دیکھنا انہیں اللہ تعالی کے خرک ہے نہیں ردکتا۔ زرو جوابرات کا دیکھنا انہیں اللہ تعالی کے خرک ہے نہیں ردکتا۔ زرو جوابرات کا دیکھنا انہیں اللہ تعالی کے ذکر سے نہیں ردکتا۔ زرو جوابرات کا دیکھنا انہیں اللہ تعالی کے

دنیاوی اور اخروری امور کے لئے کی خاص صد اور مرز کا قاکل نیس ہے۔

### تىيىرى ركاوت

خواہشات نفس اور اس کی هوی اور ہوس سے پیروی کرنا قرب التی حاصل کرنے کا بہت بڑا بانع ہے۔ نفسانی خواہشات ول کے گھر کو ساہ دھوئیں کی طرح ساہ کو دیتے ہیں اس طرح کا دل اللہ تعالی کے انوار کی تابش کی قابلیت نہیں رکھتا۔ نفسانی خواہشات انسان کے دل کو ادھر ادھر کھینچتے رہتے ہیں اور اسے مملت نہیں دیتے کہ وہ خداوند عالم سے خلوت کر سکے اور اس ذات سے انس اور محبت کر سکے وہ دن رات نفسانی خواہشات کے پورا کرنے کی تلاش اور کوشش میں لگا رہتا ہے۔ وہ کب ونیا کو چھوڑ سکتا ہے تاکہ بارگاہ التی کی طرف پرواز کر سکے۔ خداوند عالم قران مجید میں قرمانا ہے گئی اور ہوس کی بیروی نہ کر کیونکہ وہ تھے خدا کے راستے سے دور کئے رکھیں سے انہوں اور ہوس کی بیروی نہ کر کیونکہ وہ تھے خدا کے راستے سے دور کئے رکھیں شرمانا شس پر غلبہ حاصل کرے۔ اس سے بماور انسان وہ ہے جو خواہشات نفس پر غلبہ حاصل کرے۔ اس

#### چوتھی رکا دط

خداکی یاد سے ایک رکاوٹ اور مانع شکم پرئی ہے۔ جو شخص دن رات کوشش کرتا رہتا ہے کہ انچی اور لذیذ غذا میا کرے اور اپنے پیٹ کو مختلف شم کی غذاؤں سے پر کرے وہ کس طرح اپنے خدا سے خلوت اور راز اور نیاز اور انس کر سکتا ہے۔ غذا سے بھرا ہوا پیٹ کس طرح اللہ تعالی کی عبادت اور دعا کرنے کی حالت پیدا کر سکتا ہے۔ جو انسان کھانے اور پینے میں لذت سمجھتا ہے وہ کس طرح اللہ تعالی سے مناجات کی لذت کو محسوس کر سکتا ہے؟ ای لئے تو اسلام نے شکم پرستی کی فرمت کی ہے۔ اس طرح مدر کا نہیں بھر جانے کہ انسان کا پیٹ بھر جانے اور بھیرسے فرایا ہے کہ انسان کا پیٹ بھر جانے اور بھیرسے فرایا ہے کہ انسان کا پیٹ بھر جانے

ے طفیان کرتا ہے اللہ تعالیٰ سے زیادہ نزدیک ہونے کی حالت انسان کے لئے اس وقت ہوتی ہے جب کہ اس کا پیٹ خالی ہو اور برترین حالت اس وقت ہوتی ہے جب اس کا پیٹ بھرا ہوا ہوں ہوں "

امام صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ مومن کے دل کے لئے پرخوری ہے اور کوئی چیز نقصان دہ نہیں ہے۔ پرخوری قساوت قلب کا سبب ہوا کرتی ہے اور شہوت کو تخریک کرتی ہے۔ بھوک مومن کا سالن اور روح کی غذا اور طعام ہے اور بدن کی صحت ہے امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی بندے کی مصلحت دیکتا ہے تو اے کم غذا کم کلام اور کم خواب کا الهام کرتا ہے۔ اللہ میں مصلحت دیکتا ہے تو اے کم غذا کم کلام اور کم خواب کا الهام کرتا ہے۔ اللہ اللہ میں مصلحت دیکتا ہے تو اے کم غذا کم کلام اور کم خواب کا الهام کرتا ہے۔ اللہ اللہ میں مصلحت دیکتا ہے تو اے کم غذا کم کلام اور کم خواب کا الهام کرتا ہے۔ اللہ اللہ میں مصلحت دیکتا ہے تو اے کم غذا کم کلام اور کم خواب کا الهام کرتا ہے۔ اللہ اللہ میں مصلحت دیکتا ہے تو اے کم غذا کم کلام اور کم خواب کا الهام کرتا ہے۔ اللہ کی بند

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ نفس پر کنٹرول کرنے اور عادت کے خم کرنے کے لئے بھوک بمترین مدد گار ایم المومنین علیہ السلام نے روایت کی ہوک ہے کہ خداوند عالم نے معراج کی رات رسول خدا سے فرمایا۔ اے احمد کاش تم بھوک اور ساکت رہنے اور تنمائی اور اس کے آثار کی شیری کو چکھتے۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عرض کی اے میرے خدا۔ بھوک کا کیا فائدہ ہے؟ اللہ تعالی نے فرمایا۔ دانائی دل کی حفاظت میرا تقرب بیشکی حزن تھوڑا خرچ۔ حق موئی اور آسائش اور تنگی میں بے خوف ۲۲ س

درست ہے کہ عارف انسان بھی دو سرے انسانوں کی طرح زندہ رہنے اور عبادت کی طاقت کے لئے غذا کا عماج ہے لیکن اے اتنی مقدار جو بدن کی ضرورت کو پورا کرے کھانا کھانا چاہئے اور علم پری سے پر ہیز کرنا چاہئے۔ کیونکہ علم پری سستی ہے میلی اور عبادت کی طرف ہے رخبتی قساوت قلب اور اللہ تعالیٰ کی یاد سے غفلت کا سبب ہوا کرتی ہے اور اگر تھوڑا کھائے اور بھوکا رہے تو عبادت کے لئے آبادگی اور خداوند عالم کی ذات کی طرف توجہ کرنے کا سبب ہوا کرتی ہے۔ اس کا تجربہ کیا جا چکا ہے انسان بھوک کی حالت میں بانورائیت روح با صفا اور بلکا پھلکا رہتا ہے لیکن پیٹ بھری ہوئی حالت میں ایبا نہیں ہوا کرتا ایک عارف انسان کے لئے ضروری ہے کہ جتنی بدن حالت میں ایبا نہیں ہوا کرتا ایک عارف انسان کے لئے ضروری ہے کہ جتنی بدن

ر ذکر میں مشخول پنجیبر اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا ہے کہ اپنی زبان کو قابد اور اس کی حفاظت کرید نفس کے لئے بھترین مدید ہے۔ انسان صحیح اور حقیقی ایمان تک نہیں پنچتا محرید کہ وہ اپنی زبان کی نگاہ داری اور حفاظت کرای "

امام رضا علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ تین چیزیں فعم اور فقہ کی علامت ہیں۔ مخل اور برو باری۔ علم اور سکوت۔ ساکت رہنا دانائی کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے۔ ساکت رہنا محبت کا سبب ہوتا ہے اور ہرنیکی کی دلیل ہے؟

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے 'جب عقل کامل ہوتی ہے تو مخفتگو کم ہو اتی ہے۔ "

ام صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کوئی بھی عبادت ساکت رہنے اور خانہ کعبہ کی طرف پدل جائے ہے اور خانہ کعبہ کی طرف پدل جائے سے افضل نہیں ہے ۲۲۴ ،

رسول خدائے جناب ابو ذر سے فرمایا کہ میں مجھے زیادہ ساکت رہنے کی سفارش کرتا ہوں اس واسطے کہ اس وسلے سے شیطن تم سے دور ہو جائے گا۔ دین کی حفاظت کے لئے ساکت رہنا بھر مدد گار ہے۔ ۲۲۵

خلاصہ انسان سالک اور عارف پر ضروری ہے کہ وہ اپنی زبان پر پوری طرح کے کہ وہ اپنی زبان پر پوری طرح کے کہ وہ اپنی کرنے کے اور منبیدہ اور سوچ سمجھ کر بات کرے اور زیادہ اور بیبودہ باتنیں کرنے سے پر بیبز کرے دنیاوی امور میں ضرورت کے مطابق باتیں کرے جو اسے زندگی کرنے کے لئے ضروری بیں اور اس کے عوض اللہ تعالی کا ذکر اور ورد اور علمی مطالب اور فائدہ مند اور اجہاع کے لئے مفیر مختلو کرنے میں مشغول رہے۔ ہمارے بزرگ اور عارف ربانی استاد علامہ طلبا طبائی فرمایا کرتے تھے کہ میں نے ساکت رہنے کے گرال قدر آثار مشاہرہ کے بیں۔ چالیس شب و روز ساکت رہنے کو افتیار کیجئے اور سوائے ضروری کاموں کے باتیں نہ کریں اور فکر اور ذکر خدا میں مشغول رہیں باکہ تمہارے طروری کاموں کے باتیں نہ کریں اور فکر اور ذکر خدا میں مشغول رہیں باکہ تمہارے لئے تورانیت اور صفاء قلب حاصل ہو سکے۔

からいいのからいとしているからいろいるとはない

کو غذاکی ضرورت ہے اتنا ہی کھائے بالخصوص جب عبادت اور دعا اور ذکر میں مشغول ہو تو بھوکا ہی رہے۔

## بانچویں رکا وط

عارف اور سالک انسان کو اس کے قرب النی کے مقصد اور حضور قلب اور خدا کی طرف توجہ سے ایک رکاوٹ غیر ضروری اور بے فاکدہ گفتگو کرنا ہوا کرتی ہے۔ خداوند عالم نے انسان کو بولنے کی قوت عنایت فرائی ناکہ وہ اپنی ضروریات کو اس سے پورا کرے اگر تو انسان ضرورت کی مقدار تک گفتگو کرے تو اس فے اس بت بوی تعمت سے سیح فائدہ حاصل کیا ہو گا اور اگر بیودہ اور غیر ضروری گفتگو کرے تو اس فی اس بت بوی تعمت کو ضائع اور برباو کر دیا ہو گا اس کے علاوہ زیادہ اور اوحر اوحر کی شکتگو اور ہا ہیں کر دیتی ہیں اور پھر وہ پوری طرح سے اللہ شمالی کی طرف حضور قلب اور توجہ پیدا نہیں کر سکتا ہای لئے احادیث میں زیادہ اور نو فائدہ باتیں کر نے کی ذمت وارد ہوئی ہے۔

پی پی برعلیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اسوائے اللہ تعالی کے ذکر کرنے کے زیادہ کلام کرنے سے زیادہ کلام کرنے سے رہیز کرو کیونکہ اللہ تعالی کے ذکر کے علاوہ زیادہ باتیں کرنا قساوت قلب کا عب ہوتا ہے اللہ تعالی سے سب سے زیادہ دور انسان وہ ہے کہ جس کا دل تاریک مردم کا م

امیر الموسین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اپنی زبان کی حفاظت کر اور اپنی مخفتگو کو شار کرتا رہے تاکہ تیری مخفتگو امر خیر کے علاوہ کمتر ہو جائے۔ ۲۱۹

رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ مختلو تین قتم کی ہوا کرتی ہے۔ مفید سالم مختلو وہ ہے کہ جے ہے۔ مفید سلم مختلو وہ ہے کہ جے خدا دوست رکھے۔ شاحب مختلو وہ ہے جو لوگوں کے متعلق بیودہ بات کی جائے۔ ۲۲ مخدا دوست رکھے۔ شاحب مختلو وہ ہے جو لوگوں کے متعلق بیودہ بات کی جائے۔ ۲۲ م

قدم رکھ لے گا اور شہود اور لقاء اللہ کے بلند اور بالا مقام تک ترقی کر جائیگا اور بارگاہ مقعد صدق عند ملیک مقندر میں نازل ہوجائیگا۔

### الوس ركاوت

كمال اور عرفان كے رائے ميں سب سے بدى ركاوث اور شايد يہ سابقہ تمام رکاوٹوں سے بھی زیادہ ہو وہ ہے ارادہ کا ضعیف ہونا۔ اور حتی فیلے کرنے کی قدرت نہ ر کھنا۔ یہ رکاوٹ اور مانع انسان کو عمل شروع کرنے سے روک دیتی ہے۔ شیطن اور نفس آمارہ ابتدا میں کوشش کرتا ہے کہ ریاضت اور مجاہدہ اور سیرو سلوک کو معمولی اور غیر ضروری قرار دے۔ شیطن کوشش کرتا ہے کہ انسان کو ظاہری ذمہ داری اور وظائف شرع کی بجالاتے کو کافی قرار دے گرچہ اس میں حضور قلب اور توجه نه بھی ہو۔ شیطن انسان کو کتا ہے کہ تو صرف انہیں عبادت کے بجا لانے کے سوا اور کوئی شرع وظیفہ نہیں رکھا کھے حضور قلب اور توجہ اور ذکرے کیا کام ہے؟ اور اگر مجھی انسان اس کی فکر کرنے بھی لگے تو اے سینکٹوں میلے اور بمانوں سے روک دیتا ہے اور مجی اس مطلب کو اس کے لئے اتا سخت نمایاں کرتا ہے کہ انسان اس سے مایوس اور نامید ہو جاتا ہے لین اس انسان کے لئے جو کمال عاصل کرنے کا ارادہ کرتا ہے ضروری ہے کہ وہ شیطن اور نفس امارہ کے ایسے وسوسوں کے سامنے رکاوٹ سے اور احادیث اور آیات اور اخلاق کی کتابوں کے مطالع کرتے سے معلوم کرے کہ سیراور سلوک کے لئے حضور قلب اور ذکر و شہود کی کتنی ضرورت اور اہمیت ہے اور جب اس نے اس کی اہمیت کو معلوم کر لیا اور اپنی ابدی معادت کو اس میں ویکھ لیا تو پھر حتی طور سے اس پر عمل کرے گا اور مایوی اور ناامیدی کو اینے سے دور کر دے گا اور اپنے آپ سے کے گاکہ یہ کام گرچہ مشکل ہے اور چونکہ اخروی معادت اس سے وابسة ب الذا ضرور مجم اس ير عمل كرنا جائد الله تعالى فرمانا ب جو مارے رائے

جھٹی رکا وٹ

ائی ذات اور این اپ سے محبت ہے اگر عارف انسان نے تمام رکاوٹیں دور کر لی ہوں تو پر اس کے سامنے ایک بڑی رکاوٹ سامنے آتی ہے اور وہ ہے اس کا حب زات لین این ذات سے محبت کرنا۔ وہ متوجہ ہو گاکہ اس کے تمام کام اور حرکات یمال تك كر اس كى عبادت وغيره كرنا سب ك سب ابني ذات كى عبت كيوجر سے انجام يا رے ہیں۔ عبادت ریاضت ذکر اور دونا نماز اور روزے اس کے انجام دے رہا ہے اکد این قس کو کال کرے اور اے ان کی اجزاء آخرت میں دی جائے گرچہ اس طرح کی عیادت کرنا بھی انسان کو بعشت اور آخرت کے تواب تک پہنیا دیتی ہے لیکن وہ ذکر اور شہود کے بلند و بالا مقام اور رتبہ تک نہیں پہنچاتی جب تک اس کا نفس حب ذات کو ترک نہ کرے اور وہ اللہ تعالی کے بے مثل جمال کا مشاہرہ نہیں کر سکے گا جب تک تمام عجاب اور موانع یمال تک که حب ذات کا عجاب اور مانع مجی ترک نه كے اس صورت ميں وہ انوار الى كا مركز بننے كى قابليت اور استعداد بيدا نسي كر سك گا۔ انذا عارف اور سالک انبان کے لئے ضروری ہے کہ وہ ریاضت اور مجاہدہ کر کے ایخ آپ کو حب زات کی صدود سے باہر نکالے اپنی زات کی مجت کو خدا کی مجت میں تبریل کر دے اور تمام کاموں کو صرف اور صرف اللہ تعالی کی رضا کے لئے بجا لائے اگر غذا کھاتا ہے تو اس غرض سے کھائے کہ اس کے محبوب نے زندہ رہے کے لئے اسے ضروری قرار دیا ہے اور اگر عبادت کرتا ہے تو اسے اس نیت سے بجا لائے کہ ذات اللی بی عباوت اور پرستش کی سزاوار اور مستحق ہے۔ اس طرح کا انسان نه دنیا کا طلب كرتے والا ہوتا ہے اور نہ آخرت كا بلكہ وہ مرف خدا كا طلب كرتے والا ہوتا ہے۔ یمال تک کہ وہ کشف اور کرامت کا طلب گار بھی نمیں ہو یا اور سوائے حقیق معبود ك اس كاكوئي اور مطلوب اور منظور نظر شيس موتك أكر كوئي اس مرط كو ط كر ل یمل تک کہ اپنی مخصیت اور زات کو اینے آپ سے جدا کر دے تو وہ مقام توحید میں

かんしんかいんでんれんだられるしてんかい

401

دوسراوسید فضائل اورمکارم اخلاق کی تربیت

قراد الاسب المام كالي بحد ليا حد اللائية و يحل ب علاق تباحد لا

とうないないというとうないというというと

افس کے کمال تک پینی اسان کی و انسان کی فطرت اور قرب النی کے حاصل کرنے کے لئے ایک وسیلہ ان اظائ کی جو انسان کی فطرت اور مرشت میں رکھ دیئے گئے ہیں پرورش اور تربیت کرتا ہے۔ ایجھے اظائ ایسے گران بما المور ہیں کہ جن کا ربط اور سنخیت انسان کے ملکوتی روح سے ہا ان کی تربیت اور پرورش سے انسان کی روح کامل سے کا ملتر ہو جاتی ہے یمال تک کہ وہ اللہ کے بلند و بالا مقام قرب تک پنچتا ہے۔ اللہ تعالی کی مقدس ذات تمام کمالات کا منج اور سرچشہ ہے۔ انسان چو تکہ عالم بالا سے تعلق رکھتا ہے وہ اپنی پاک فطرت سے کمالات انسانی کو کہ جن کی عالم بالا سے مناسبت ہے انہیں خوب پیچانتا ہے اور فطرتا ان کی طرف ماکل ہے ای لئے تمام انسان تمام زبانون میں نیک اظائی کو جانے اور ورک کی طرف ماکل ہے ای لئے تمام انسان تمام زبانون میں نیک اظائی کو جانے اور ورک کرتے ہیں جیسے عدالت۔ ایار۔ سپائی۔ امانتداری احسان ' نیکی۔ شجاعت صبر اور کرتے ہیں جیسے عدالت۔ ایار۔ سپائی۔ امانتداری احسان ' نیکی۔ شجاعت صبر اور استقامت علم خیر خواہی مظلوموں کی مدد شکریہ احسان شنای سخادت اور بخشش۔ وفا

میں کوشش اور جماد کرتے ہیں ہم اس کو اپنے راستوں کی راہنمائی کر دیتے ہی۔ والذین جاهدوافینا لنهدینهم سبلنا " ہماری یہ ساری بحث اور کلام تکائل اور تقرب اللی کے پہلے وسلے اور ذریعے میں تھی لین اللہ تعالیٰ کے ذکر میں تھی۔ بحث کی طوالت پر ہم معذرت ڈواہ ہیں۔

The state of the s

THE COUNTY SOUTH TOWN

一大からかのようかないとしまだられているとう

- からかんとうないとうないとうからない

からしていることのではいいっていいっていい

میسادسید عماص الح

قرآن مجیدے معلوم ہو آئے کہ ایمان کے بعد انسان کے تکال کا وسیلہ اعمال صلح ہیں کہ جن کی وجہ سے انسان قرب خدا اور ورجات عالیہ کو حاصل کر سکتا ہے اور اپنی اخروی زندگی کو پاک و پاکیزہ بنا سکتا ہے۔ قرآن مجید میں ہے کہ جو شخص نیک اعمال سجا لائے خواہ مرد ہو یا عورت جب کہ ایمان رکھتا ہو ہم اس کو ایک پاکیزہ زندگی میں اٹھائیں کے اور اسے اس عمل سے کہ جے وہ سجا لایا ہے۔ بھتر جزاء اور ثواب ویس مراہی ہی

اس آیت ہے معلوم ہو تا ہے کہ انسان کے لئے دنیا کی ذندگی کے علاوہ ایک اور پاک و پاکیزہ ذندگی ہے اور وہ نئی ذندگی اس کے ایمان اور عمل صالح کے نتیج مین وجود میں آتی ہے۔ قرآن فرما تا ہے کہ 'جو لوگ ایمان اور عمل صالح کے ساتھ خداوند عالم کی طرف لوٹیس کی وہ لوگ ہیں جو مقامات اور ورجات عالیہ پر فائز ہوتے ہیں ہی عالم کی طرف لوٹیس کی وہ لوگ ہیں جو مقامات اور ورجات عالیہ پر فائز ہوتے ہیں ہی خداوند عالم فرما تا ہے کہ "جو انسان اللہ تعالیٰ کی طاقات کی امید رکھتا ہے اسے خداوند عالم فرما تا ہے کہ "جو انسان اللہ تعالیٰ کی طرف نو تمام عزت اللہ تعالیٰ کے نیز اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ 'جو شخص عزت کا طابعار ہے تو تمام عزت اللہ تعالیٰ کے نیز اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ 'جو شخص عزت کا طابعار ہے تو تمام عزت اللہ تعالیٰ کے

حمد- توكل- قواضع اور فروتن عفو اور در گزر' نرم مزابی خدمت خلق وغیرہ ان تمام كو جر انسان خوب پہچانے اور جانے ہيں خداوند عالم قران مجيد ميں فرما ہے كہ متم نفس كى اور اس كى كه اسے نيك اور معتدل بنايا ہے اور تقوىٰ اور منحرف ہو جانے كا راستہ اسے بتلایا ہے كامیاب وہ ہوا جس نے اپنے نفس كو پاك بنایا اور نقصان ميں ہو گا وہ كہ جس نے اپنے نفس كو پاك بنایا اور نقصان ميں ہو گا وہ كہ جس نے اپنے نفس كو باك بنایا۔

جب افلاقی کام بار بار انجام دیے جائیں تو وہ گھی ہیں رائے اور ایک قتم کا ملکتہ پیدا کر لیے ہیں وہی انسان کو انسان بنائے اور اپنائے اور بہو جانے ہیں موثر اور اثر انداز ہوتے ہیں ای واسلے اسلام افلاق کے بارے ہیں ایک خاص طرح کی اہمیت قرار دیتا ہے۔ اسلام کا ایک بہت بوا حصہ افلاقیات پر مشمل ہے۔ سینکلوں آبات اور دوایات افلاق کے بارے ہیں وارد ہوئی ہیں۔ قران مجید کی زیادہ آبیتی افلاق کے بارے ہیں اور افلاق احکام پر مشمل ہیں یماں تک کہ اکثر قران کے قصوں سے غرض بارے ہیں اور افلاقی احکام پر مشمل ہیں یماں تک کہ اکثر قران کے قصوں سے غرض اور غایت بھی افلاق کتاب ہے۔ قاعد تا پینجبروں کے جیجنے کی ایک بہت بری غرض اور غایت بھی نفس کو پاک اور صاف قاعد تا پینجبروں کے جیجنے کی ایک بہت بری غرض اور غایت بھی نفس کو پاک اور صاف بناتا اور افلاق کی تربیت اور پرورش کرنا ہے۔ ہمارے پیغبر علیہ السلام نے بھی اپنی بعث اور قربایا ہے کہ میں اللہ تعالی کی طرف سے بھیجا گیا ہوں باکہ نیک افلاق کو پورا اور تمام کو آب کا

پینبر اسلام لوگوں سے فرماتے سے کہ ایس نیک اظلاق کی تہیں تھیجت اور وصیت کرتا ہوں کیونکہ خداوند عالم نے مجھے اس غرض کے لئے بھیجا ہے ای دو میں اخلاق نیز پینیبرعلیہ السلام نے فرمایا ہے کہ قیامت کے دن اعمال کے ترازو میں اخلاق حنہ سے کوئی چیز افضل ہو نہیں رکھی جائیگی ہے ،)

ذکر موجود نہ ہو اس سے اجتناب اور پر ہیز کرنا چاہئے نہ صرف وہ مقصد تک نہیں پنیاتے بلکہ وہ اس کو مقصد سے دور بھی کر دیتے ہیں کیونکہ شرعیت سے تجاوز کرنا بدعت ہوا کرتا ہے۔ عارف اور سالک انسان کو پہلے کوشش کرنی جائے کہ وہ واجبات اور فرائض دین کو صیح اور شریعت کے مطابق بجا لائے کیونکہ فرائص اور واجبات کے ترک کر دینے سے مقامات عالیہ تک نہیں پہنچ سکا گرچہ وہ مستجات کے بجا لانے اور ورد اور ذکر کرتے میں کوشال بھی رہے۔ دو سرے مرطے میں مستجات اور ذکر اور ورد کی نوبت آتی ہے۔ عارف انسان اس مرطے میں اینے مزاجی استعداد اور طاقت سے متحات کے کاموں کو بجا لائے اور جتنی اس میں زیادہ کوشش کرے گا اتنا ہی عالی مقالت اور رہے تک جا بنیج گا۔ متجات بھی فضیلت کے لحاظ سے ایک درج میں نہیں ہوتے بلکہ ان میں بعض دو سرے بعض سے افضل ہوتے ہیں جس کے نتیج میں بمتر اور جلدی مقام قرب تک پہنچاتے ہیں جیسے احادیث کی کتابوں میں اس کی طرف اشاہ کیا گیا ہے۔ عارف انسان نمازیں دعا تین ذکر اور اوراد کتابوں سے انتخاب کرے اور اس کو بیشہ بجالا آ رہے جتنا زیادہ اور بھتر بجالائے اتنا صفا اور نورانیت بھتر بدا کرے گا اور مقالت عالیہ کی طرف صعود اور ترقی کرے گا ہم یمال کچھ اعمال صالح کی طرف اشارہ کرتے ہیں اور باق کو کتابوں کی طرف مراجعہ کرنے کا کہتے ہیں لیکن اس کا ذکر کر ویتا صروری سے کہ فرائض اور نوافل ذکر اور ورد اس صورت میں عمل صالح اور موجب قرب وو كي جب انهيس بطور اخلاص بجا لايا جائ - عمل كا صالح اور نيك اور موجب قرب ہونا اظامی اور خلوص کی مقدار کے لحاظ سے ہو گا الذا پہلے ہم اظام اور خلوص میں بحث کرتے ہیں چر کچھ تعداد اعمال صالح کی طرف اشارہ کریں گے۔ اطلاص

اخلاص کا مقام اور مرتبہ تکائل اور سیرو سلوک کے اعلیٰ ترین مرتبے میں سے ایک ہے اور خلوص کی وجہ سے انسان کی روح اور دل انوار اللی کا مرکز بن جاتا ہے

پاس ہے کلمہ طیبہ اور نیک عمل اللہ تعالیٰ کی طرف جاتا ہے کہ اللہ کا اللہ تعالیٰ اس آیت میں فراتا ہے کہ تمام عزت اور قدرت اللہ کے لئے مخصوص ہے اور اس کے پاس ہے اور کلمہ طیبہ لینی موحد انسان کی پاک روح اور توحید کا پاک عقیدہ ذات اللی کی طرف جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ بیک عمل کو اپنے پاس لے جاتا ہے۔ نیک عمل جب خلوص نیت سے ہو تو انسان کی روح پر اثر انداز ہوتا ہے اور اللہ تقالیٰ ہوتا ہے کہ آخرت کی پاک و اور اللہ تعالیٰ دیتا ہے۔ قرآن مجید سے معلوم ہوتا ہے کہ آخرت کی پاک و پاکیزہ زندگی اور اللہ تعالیٰ سے قرب اور لقاء کا مرتبہ ایمان اور عمل صالح کے ذریعے عامل ہوتا ہے۔ قرآن مجید نے نیک اعمال کے بجا لانے پر بہت زیادہ دور دیا ہے خدا معادت اور نجات کا وسیلہ صرف عمل صالح کو جانتا ہے نیک عمل کا معیار اور میزان معادت اور نجات کا مرتبہ اور میزان کی سعادت اور تکامل کے طریقوں کو بھی جانتا ہے اس کی سعادت اور تکامل کے طریقوں کو بھی جانتا ہے نمام جو انسان کی خصوصی غرض سے واقف ہے اس کی سعادت اور تکامل کے طریقوں کو بھی جانتا ہے اس کی سعادت اور تکامل کے طریقوں کو بھی جانتا ہے نمام بین انہیں لوگون خصوصی غرض سے واقف ہے اس کی سعادت اور تکامل کے طریقوں کو بھی جانتا ہے نمام بین انسان کی شعور اور ان طریقوں کو وتی کے ذریعے پینیمر اسلام کے سپرد کر دیا ہے باکہ آپ انہیں لوگون تک پہنچا دیں اور لوگ ان سے استفادہ عاصل کریں۔

کے سرو کر دیتا ہوں) میں سوائے خالص عمل کے قبول نمیں کر آیامام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ خداوند عالم لوگوں کو قیامت میں ان کی نیت کے مطابق محشور کرے گاہ "

امیر المومنین علیہ السلام نے فرایا ہے 'خوش نصیب ہے وہ مخض جو عبادت اور دعا کو صرف خدا کے لئے انجام دیتا ہے اور اپنی آ تھوں کو ان میں مشغول نہ کرے جو آتھوں سے دیکھا ہے اور اس کی وجہ سے جو اس سے کان پر پر آ ہے اللہ تعالیٰ کے ذکر کو فراموش نہ کرے اور جو چیزیں دو سرول کو دی گئی ہیں ان پر خمگین نہ ہوئے ''

حفزت علی علیج السلام نے فرمایا ہے۔ عمل میں خلوص سعادت کی علامتوں میں اس وہ عہادت تبول ہوتی ہے اور موجب قرب اور کی علامت ہے اللہ تعالی کے ہاں وہ عبادت قبول ہوتی ہے اور موجب قرب اور کمال ہوتی ہے جو ہر قتم کے ریاء اور خود پندی اور خود نمائی سے پاک اور خالص ہو اور صرف اور صرف خدا کے لئے انجام دی جائے عمل کی قبولیت اور ارزش کا معیار خلوص اور اظلام ہے جتنا خلوص زیادہ ہو گا اتنا ہی عمل کال تر اور قیمتی ہو گا۔ عبادت کرنے والے کئی طرح کے ہوتے ہیں۔

ایک وہ لوگ جو اللہ تعالیٰ کے عذاب اور جنم کی آگ کے خوف اور ڈر سے عادت بھالاتے ہیں۔

ور سرے وہ لوگ ہیں جو بہشت کی نعتوں اور آخرت کے ثواب کے لئے اوامر اور نوابی کی اطاعت کرتے ہیں ان کا اس طرح کا عمل اس کے صحیح واقع ہونے کے لئے تو معز نہیں ہوتا ان کا ایبا عمل صحیح اور درست ہے اور موجب قرب اور ثواب بھی ہے کیونکہ قرآن مجید اور احادیث میں لوگوں کو راہ حق کی ہدایت اور ارشاد اور تبلیغ کے لئے غالبا انہیں دو طریقوں سے استفادہ کیا گیا ہے بالحضوص پیغیمر علیہ السلام اور اعمار اور اولیاء اللہ خداوند عالم کے عذاب سے ڈرتے تھے اور جزع اور فزع کیا کرتے تھے اور جزع اور فزع کیا کرتے تھے اور بہشت اور اس کی نعموں کے لئے شوق اور امید کا اظہار کیا کرتے

اور اس کی زبان سے علم اور محمت جاری ہوتے ہیں رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جو شخص خدا کے لئے چالیس دن خالص اور فارغ ہو جائے تو اس کے دل سے محمت اور دانائی کے چشے الیتے اور جاری ہو جاتے ہیں۔ کا کا کہ حضرت امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا کے کمال ہیں وہ لوگ جو اپنے اعمال کو خدا کے خالص بجا لاتے ہیں اور اپنے دلوں کو اس لئے کہ اللہ تعالی کی قدھ کا خدا کے لئے خالص بجا لاتے ہیں اور اپنے دلوں کو اس لئے کہ اللہ تعالی کی قدھ کا

خدا کے لئے خالص بجا لاتے ہیں اور اپنے دلوں کو اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کی توجہ کا مرکز بنیں پاک رکھتے ہیں۔

حفرت زہراء ملیما السلام نے فرایا ہے کہ جو مخض خاص عباوت اللہ تعالیٰ کی طرف بھیج اللہ تعالیٰ بھی بمترین مصلحت اس پر نازل فرمانا ہے ؟؟

ظوص کے کئی مراتب اور درجات ہیں۔ کم از کم اس کا درجہ یہ ہے کہ انسان اپنی عبادت کو شرک اور ریاء اور خود نمائی سے پاک اور خالص کرے اور عبادت کو صرف خدا کے لئے انجام دے خلوص کی اتنی مقدار تو عبادت کے صحیح ہونے کی شرط ہو اس کے بغیر تو تقرب ہی حاصل نہیں ہوتا عمل کی قیمت اور ارزش اس کے شرک اور ریاء سے پاک اور خالص ہونے پر موقوف ہے۔ رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ خداوند عالم تمہاری شکل اور عمل کو نہیں دیکھتا بلکہ تمہارے داوں کو رکھتا ہاکہ تمہارے داوں کو رکھتا ہاکہ میں

الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرایا ہے کہ اللہ تعالی فراتا ہے کہ میں بمترین مریک ہول جو مخص کی دو سرے کو عمل میں شریک قرار دے (تو تمام عمل کو اس

عظمت کے سامنے خضوع اور خشوع کرتے ہیں اور بید اخلاص اور خلوص کا اعلیٰ ترین ورجہ اور مرجبہ ہے۔

امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ عبادت کرنے والے تین گروہ ہیں۔
ایک گروہ ٹواب کی امید میں عبادت کرتا ہے یہ عبادت حریص لوگوں کی ہے کہ جن کی غرض طع ہوتا ہے دو سراگروہ وہ ہے جو دونرخ کے ڈر سے عبادت کرتا ہے۔ یہ عبادت مظاموں کی عبادت ہے کہ خوف اس کا سبب بنتا ہے لیکن میں چو تکہ خدا کو دوست رکھتا ہوں اس لئے اس کی پرستش اور عبادت کرتا ہوں یہ عبادت بزرگوں اور اشراف لوگوں کی ہے اس کا سبب اطمینان اور امن ہے اللہ تعالی فرماتا ہے (وھم فز ع یومئسذ کی ہے اس کا سبب اطمینان اور امن ہے اللہ تعالی فرماتا ہے (وھم فز ع یومئسذ المنون کہ وہ قیامت کے ون امن میں ہیں۔ نیز اللہ فرماتا ہے "قبل ان کنتم المنون کہ وہ قیامت کے ون امن میں ہیں۔ نیز اللہ فرماتا ہے "قبل ان کنتم تحبون اللّه فاتبعونی یحببکم اللّه و یغفر لکم ذنوبکم کی امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے"اے میرے مالک۔ میں تیری عبادت نہ دونرخ کے خوف سے اور نہ بھت کے طع میں کرتا ہے بلکہ میں تیری عبادت اس لئے کرتا ہوں کہ کچھے عبادت اور پرستش کے لاکن جانتا ہوں۔" کہا

یہ تمام گروہ مخلص ہیں اور ان کی عبادت تبول واقع ہوگی لیکن خلوص اور اظلام کے لحاظ سے ایک مرتبے میں نہیں ہیں بلکہ ان میں کامل اور کا ملتر موجود ہیں پانچویں فتم اعلی ترین درجہ پر فائز ہے لیکن یہ واضح رہے کہ جو عبادت کے اعلیٰ مرتبہ پر ہیں وہ نچلے درجہ کو بھی رکھتے ہیں اور اس کے فاقد نہیں ہوتے بلکہ نچلے درج کے ماتھ اعلیٰ درج کو بھی رکھتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے مخلص اور صدیقین بندے بھی اللہ تعالیٰ کے مخلص اور صدیقین بندے بھی اللہ تعالیٰ سے ڈرتے ہیں اور ان کے لطف اور کرم کی امید رکھتے ہیں اللہ تعالیٰ کی نعموں کے سامنے شکر ادا کرتے ہیں اور معنوی تقرب اور قرب کے طالب ہوتے ہیں لیکن ان کی عبادت کا سبب فقط ہی نہیں ہوتا اور چونکہ وہ خدا کی سب سے اعلیٰ ترین معرفت کی عبادت کا سبب فقط ہی خبادت اور پرستش کرتے ہیں یہ اللہ تعالیٰ کے ممتاز اور فتخب بیں اس لئے اس کی عبادت اور پرستش کرتے ہیں یہ اللہ تعالیٰ کے ممتاز اور فتخب بیں مقالت عالیہ کے علاوہ نچلے سارے درجات رکھتے ہیں کیونکہ جو انسان تکامل بھرے ہیں کونکہ جو انسان تکامل

تيرے وہ لوگ بن جو اللہ تعالى كى نعتوں كے شكرانہ كے لئے اللہ تعالى كى يرستش اور عبادت كياكرتے بين اس طرح كا عمل بجالنا اسكے منافى نہيں جو عمل ك قبول ہونے میں خلوص شرط ہے اس واسطے احادیث میں لوگوں کو عمل بجالانے کی ترغیب اور شوق دلانے میں اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا تذکرہ کیا گیا ہے اک ان کی وجہ سے الله تحالی کے احکام کی اطاعت کریں بلکہ خود پینمبر علیہ السلام اور آئمہ اطمار نے عبادت میں انھاک اور کوشش کرنے کا سب یہ بتلایا ہے کہ کیا تم اللہ کے شر گزار بندے قرار نہ یائیں (افلا آکون عبداشکورا) گرچہ ان تیوں کے اعلی قابل قبول واقع ہوتے ہیں لیکن تیرے قتم کے لوگ ایک خاص امتیاز اور قیت رکھتے ہیں کیونکہ ان میں خلوص زیادہ ہو تا ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جو لوگ الله تعالی كى عبادت كرتے ہيں وہ تين فتم كے موتے ہيں ايك فتم وہ ہے جو آخرت كے ثواب ماصل كرے كے لئے خداكى عبادت كرتے ہيں۔ ان لوگوں كاكردار تاجروں والا ب وو سری فتم وہ ہے جو جہنم کے خوف سے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہیں یہ اطاعت اور عبادت غلامول اور نوكروالى ب- تيرى فتم وه ب جو الله تعالى كى تعمول ك شكراني ك اداكر لے كے لئے عبادت كرتے ہيں يہ عبادت آزاد مردول والى عبادت ہے؟ چو تھی قتم ان لوگول کی ہے جو نش کی محیل اور روح کی تربیت کے لئے عبادت كرتے ہيں اس طرح كا قصد بھى اس خلوص كو جو عبادت كے ميح ہوتے ميں شرط ہے ضرر نہیں پہنچا آ۔

پانچیں قتم اللہ کے ان متاز اور مخصوص بندوں کی ہے کہ جنوں نے خدا کو انچی طرح پہان لیا ہے اور جانتے ہیں کہ تمام کمالات اور نیکیوں کا منع اور سرچشمہ خدا ہے اس کی عبادت کرتا ہے اور چونکہ وہ اللہ کی بے انتہا قدرت اور عظمت کی طرف متوجہ ہیں اور اس ذات کے سوا کسی اور کو موثر نہیں دیکھتے صرف اسی ذات کو پرستش اور عبادت کے لائق سمجھتے ہیں اس لئے خدا کو دوست رکھتے ہیں اور اس کی قدرت اور

کر دیتا ہے اس طرح کا انسان مخلص پہچانا جاتا ہے اور مخلص انسان اللہ تعالی کے ممتاز بدوں میں سے ہوتے ہیں۔

خداوند عالم قران میں فرما تا ہے کہ ہم نے ان کو آخرت کی یاد کے لئے خالص قرار دے دیا ہے۔ ۲۸ میں

قران كريم حفرت موى عليه السلام كى بارك بين فرما ما كم كفيينا" وه خالص موسى المرام كالمرام كالمرام المرام المرام المرام كالمرام كالمرا

اللہ تعالیٰ کے فالص بنرے ایک ایے مقام تک وینچ ہیں کہ شیطن ان کو گراہ کرنے سے نا امید ہو جاتا ہے قرآن کریم شیطن کی زبانی نقل کرتا ہے کہ اس نے فداوند عالم سے کماکہ مجھے تیری عزت کی قتم کہ میں تیرے تمام بندوں کو سوائے مخاصین کے گراہ کروں گا اور مخلصین کے گراہ کرتے میں میرا کوئی حصہ نمیں ہے۔ بلکہ اظام کے لئے روح اور ول کو پاک کرتے کی ضرورت ہوتی ہے اور عبادت کرتے میں کوشش اور جماد کرنا ہوتا ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ المیرائم میں تاہم ہیں۔

جیے کہ احادیث میں وارد ہوا ہے کہ چالیس دن تک عبادت اور ذکر کو برابر بجا لاتا ول کے صفا اور باطنی نورانیت اور مقام اخلاص تک کی پینے کے لئے سبب اور موثر اور مفید ہوتا ہے نہ صرف ایک دفعہ بلکہ تدریجا اور اخلاص کے باطنی مراحل طے کرتے رہنے سے ایا ہو سکا ہے۔

کے لئے سیرو سلوک کرتا ہے جب وہ اعلیٰ درج تک پنچتا ہے تو نچلے ورجات کو بھی طے کرکے جاتا ہے۔

اب تک جو ذکر ہوا ہے وہ عبادت میں خلوص اور اخلاص تھا لیکن خلوص صرف عبادت میں مخصر نہیں ہوتا بلکہ عارف انسان تدریجا ایک ایسے مقام تک جا پنچتا ہے کہ وہ خود اور اس کا دل اللہ تعالیٰ کے لئے خالص ہو جاتا ہے اور تمام غیروں کو اپنے دل سے اس طرح نکال وہتا ہے کہ اس کے اعمال اور حرکات اور افکار خداوند عالم کے ساتھ اختصاص پیدا کر لیتے ہیں اور سوائے اللہ تعالیٰ کی رضایت کے کوئی کام بھی انجام نہیں اختصاص پیدا کر لیتے ہیں اور سوائے اللہ تعالیٰ کی رضایت کے کوئی کام بھی انجام نہیں دیتا اور خدا کے سواکی سے نہیں ڈرتا اور خدا کے سواکی پر اعتاد نہیں کرتا۔ اس کی کسے دوستی اور دشمنی صرف خدا کے لئے ہوا کرتی ہے اور یہ اخلاص کا اعلیٰ ترین درجہ ہے۔

امیر المومنین علیہ السلام فرماتے ہین خوش نصیب ہے وہ فخص کہ جس کا عمل اور علم محبت اور بغض کرنا اور نہ کرنا بولنا اور ساکت رہنا تمام کا تمام خدا کے لئے خالص ہو۔ "

الم جعفر صادق عليه السلام نے فرمايا ہے كا جس محض كى محبت اور وشمنى خرج كرنا اور نهركنا صرف خدا كے لئے ہو يه ان انسانوں ميں سے ہے كه جس كا ايمان كالل موتا اللہ اللہ معفر صادق عليه السلام نے فرمايا ہے كه اللہ تعالى نے جس بردے ك ول ميں سوائے خدا كے اور كوئى چيز نه ركھى ہو تو اس كو اس سے اور كوئى شريف ترين چيز عطا نہيں كالم الله عالم نہيں كالم الله الله الله علا نہيں كالے الله كاللہ ك

جب کوئی عارف انسان اس مرتبے تک پہنچ جائے تو خدا بھی اس کو اپنے لئے فالص قرار دے دیتا ہے اور اپنی آئید اور فیض اور کرم سے اس کو گناہوں سے محفوظ

الله كى معرفت كے بعد ميں نماز سے بمتركوئى اور كى چيزكو وسيله نميں پاتاكيا آپ نے فليس ديكھاكم الله تعالى كے نيك بندے حضرت عيلى عليه السلام نے فرمايا ہے كان خدا في مجمع جب تك زندہ مول نماز اور ذكواة كى سفارش كى ہے۔ "

امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے زدیک نماز محبوب
ترین عمل ہے۔ انبیاء کی آخری وصیت نماز ہے۔ کتنا ہی اچھا ہے کہ انسان عسل کرے
اور اچھی طرح وضوء کرے اس وقت ایک ایسے گوشہ میں بیٹھ جائے کہ اسے کوئی نہ
ویکھے اور رکوع اور جود میں مشغول ہو جائے جب انسان سجدے میں جائے اور سجدے
کو طول دے تو شیطن داد اور فریاد کرتا ہے کہ اس بندے نے خداکی اطاعت کی اور
سجدہ کیا اور میں نے سجدے کرنے سے انکار کردیا تھا 84 ہی

ام رضاعلیہ اللام نے فرایا ہے کہ ایک بندہ کی خدا کے نزدیک ترین طالت اس وقت ہوتی ہوتی ہوتی اس واسط کہ خداوند عالم فراتا ہے کہ واسجد و اقتر نے ؟ "

حضرت صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جب انسان نماذ کے لئے کھڑا ہو آ ہے تو اس کے اردگرد ملائک اور اس کے اردگرد ملائک کھیرا کر لیتے ہیں ایک فرشتہ کتا ہے کہ آگر یہ نماذ کی ارزش اور قیت کو جانتا تو بھی نماذ سے روگردانی نہ کرتا۔ الم اس

رسول خدا ملی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے جب مومن براہ نماذ کے لئے کھڑا ہو تا ہے تو خداوند عالم نماز سے فارغ ہوئے تک اس کی طرف نگاہ کرتا ہے اور آسان سے اللہ تعالی کی رحمت اسے گھرلیتی ہے اور فرشتے اس کے اردگرد گھرا ڈال دیتے ہیں خداوند اس پر ایک فرشتے کو معین کر دیتا ہے جو اسے کہتا ہے کہ اسے نماز پرھنے والے اگر تو جان لیتا کہ تو کس کی توجہ کا مرکز ہے اور کس سے مناجات کر رہا ہے تو پھر تو کس دو مری چیز کی طرف ہر گز توجہ نہ کرتا اور بھی یمال سے باہرنہ جاتا۔

الجهونيك عمال

پہلے ذکر ہو چکا ہے کہ انسان کو تکامل تک پہچانے اور قرب اور ارتقاء کے مقام
تک لے جانے کا راستہ صرف اور صرف وی النی اور شرعیت کی پیروی کرتے میں مخصر
ہے اور میں وہ راستہ ہے کہ جے انبیاء علیم السلام نے بیان کیا ہے اور خود اس پر عمل
کیا ہے اور اسے واجبات اور متجبات سے بیان کیا ہے میں عمل صالح ہے۔ عمل صالح
یعنی واجبات اور متجبات جو اسلام میں بیان کئے گئے ہیں اور انہیں قرآن اور احادیث
اور دعاؤں کی کہوں میں کھا گیا ہے آپ انہیں معلوم کر سکتے ہیں اور ان پر عمل کر
کے استفادہ حاصل کر سکتے ہیں لیکن ہم یہاں پر ان میں سے ۔ پچھ کا ذکر کرتے ہیں۔

## ادل: واجب نمازين

قرب اللی اور سرو سلوک معنوی کے لئے نماز ایک بمترین سبب اور عامل ہے۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ" ہر پر ہیز گار انسان کے لئے نماز قرب اللی کا وسیلہ ہے۔ ۲۵۲ ،

معاویہ بن وهب نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے پوچھا کہ بمترین وسیلہ جو بعدوں کو خدا کے نزدیک کرتا ہے اور خدا اسے دوست رکھتا ہے کیا ہے؟ آپ نے فرمایا

اور مجھی وسوال حصد۔ بعض نمازیں پرانے کپڑے کی طرح لییٹ کر نماز پڑھنے والے کے مریر مار دی جاتی مقدار تو خدا کی طرف توجہ کرے گا۔ ایک طرف توجہ کرے گا۔ ایک ا

امیر المومنین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ استی اور بیبودہ حالت میں نماز نہ روسو۔ نماز کی حالت میں اپنی فکر میں نہ رہو کیونکہ تم خدا کے سامنے کھڑے ہو۔ جان لو کہ نماز سے اتنی مقدار قبول ہوتی ہے جتنی مقدار تیرا دل اللہ کی طرف توجہ کرے میں ۲۲۸

رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرایا ہے کہ بو برندہ نمازی حالت میں خدا کے علاوہ کی کی طرف متوجہ ہو تو خدا اس سے کتا ہے کہ اے میرے بندے کس کا ادارہ کیا ہے اور کس کو طلب کرتے ہو؟ کیا میرے علاوہ کی کو خالق اور حفاظت کرتے ہو؟ کیا میرے علاوہ کی کو بخشے والا طلب کرتے ہو؟ جب کہ میں کریم اور بخشے والوں سے زیاوہ کریم اور بخشے والا ہوں اور سب سے زیاوہ عطا کرنے والا ہوں میں منہیں آئی ثواب وونگا کہ جے شمار نہیں کیا سکے گا میری طرف توجہ کر کے بین آگر نمازی نے خدا کی طرف توجہ کی تو اس دفعہ اس کے گزرے ہوئے گناہ مث جاتے ہیں اور اس نے دو سری دفعہ خدا کی طرف خدا کے علاوہ کی طرف قوجہ کی تو خداون عالم دوبارہ اسے سابقہ گفتگو کی طرح خطاب خدا کے علاوہ کی طرف توجہ کی تو اس کے نماز کی طرف توجہ کی تو اس کا غفلت کرنے والا گناہ بخشا جاتا کی اور اس کے نماز کی طرف توجہ کی تو اس کا غفلت کرنے والا گناہ بخشا جاتا ہی اور اس کے تاہر اس کے نماز کی طرف توجہ کر لی تو اس کا غفلت کرنے والا گناہ بخشا جاتا ہی اور اس کے تاہر واس کے واس کی دو سری واس کے تاہر واس کے

## نمازس حضور قلب الماد المداد المداد

نماز ایک ملکوتی اور معنوی مرکب ہے کہ جس کی ہر جزو میں ایک مصلحت اور راز مخفی ہے۔ اللہ تعالیٰ سے راز اور نیاز انس محبت کا وسیلہ اور ارتباط ہے۔ قرب اللی اور تکامل کا بمترین وسیلہ ہے۔ مومن کے لئے معراج ہے برائیوں اور مکرات سے روکنی والی ہے۔ معنوت اور روحانیت کا صاف اور شفاف جشہ ہے جو بھی دن رات میں پانچ دفعہ اس میں جائے نفسانی آلودگی اور گندگی سے پاک ہو جاتا ہے اللہ تعالیٰ کی بیری امانت اور اعمال کے قبول ہونے کا معیا ر اور ترازو ہے۔

نماز آسانی راز اور اسرار سے پر ایک طرح کا مرکب ہے لین اس کی شرط ہے کہ اس میں روح اور زندگی ہو۔ نماز کی روح حضور قلب اور معبود کی طرف توجیع اور اس کے سامنے خضوع اور خشوع ہے۔ رکوع اور مجود قرات اور ذکر تشہد اور سلام نماز کی شکل اور صورت کو تفکیل دیتے ہیں۔ اللہ تعالی کی طرف توجہ اور حضور قلب نماز کے لئے روح کی مائند ہے۔ جیسے جسم روح کے بغیر مردہ اور بے خاصیت ہے نماز محمد بغیر حضور قلب اور توجہ کے گرچہ تکلیف شری تو ساقط ہو جاتی ہے لیکن نماز کو پرفضے والے کو اعلی مراتب تک نمیں پہنچاتی نماز کی سب سے زیادہ غرض اور غایت اللہ پرفضے والے کو اعلی مراتب تک نمیں پہنچاتی نماز کی سب سے زیادہ غرض اور غایت اللہ تعالیٰ کی یاد اور ذکر کرنا ہو تا ہے۔ خداوند عالم تیفیر علیہ السلام سے فرماتا ہے کہ نماز کو میری یاد کے لئے برپا کرے ،

قرآن مجید ش نماز جعہ کو بطور ذکر کما گیا ہے یعنی اے وہ لوگو جو ایمان لے آئے ہو جب نماز جعہ کے آواز دی جائی تو اللہ تحالی کے ذکر کی طرف جلدی کو اللہ تحالی کے ذکر کی طرف جلدی کو اللہ نماز میں نماز کے قبول ہونے کا معیار حضور قلب کی مقدار پر قرار پاتا ہے جتنا نماز میں حضور قلب مضور قلب ہو گا اتنا ہی نماز مورد قبول واقع ہوگی۔ ای لئے احادیث میں حضور قلب کی بہت زیادہ تاکید کی گئی ہے۔ جسے رسول خدا صلی اللہ علیہ واللہ وسلم نے فرمایا ہے کہی آدھی نماز قبول ہوتی ہے اور بھی چوتھائی اور بھی پانچواں حصہ کھی آدھی نماز قبول ہوتی ہے اور بھی تیرا حصہ اور بھی چوتھائی اور بھی پانچواں حصہ کھی آدھی نماز قبول ہوتی ہے اور بھی تیرا حصہ اور بھی چوتھائی اور بھی پانچواں حصہ کی ادار بھی بانچواں حصہ کی ادار بھی جوتھائی اور بھی بانچواں حصہ کی ادار بھی بانچواں حصہ کی بانچواں حصہ کی ادار بھی بانچواں حصہ کی ادار بھی بانچواں حصہ کی ادار بھی بانچواں حصہ کی بانچواں حصہ کی ادار بھی بانچواں حصہ کی ادار بھی بانچواں حصہ کی بانچواں کی بانچواں حصہ کی بانچواں کی بانچواں کی بانچواں حصہ کی بانچواں حصہ کی بانچواں کی بانچواں کی بانچواں کی بانچواں کی بانچواں کی بانچواں ک

وجہ سے آپ کی سائس رکنے لگ جاتی تھی۔

امام حن علیہ السلام کے حالات میں لکھا ہے کہ نماز کی حالت میں آپ کا بدن مبارک لرزئے لگتا تھا اور جب بہشت یا دوزخ کی یاد کرتے تو اس طرح لوشح پوشتے کہ دیسے سانپ نے ڈس لیا ہو اللہ تعالیٰ سے بہشت کی خواہش کرتے اور دوزخ سے پناہ مائکتے تھے کے ا

حفرت عائشہ رسول خدا کے بارے میں فرماتی ہیں کہ میں رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے مختلو کر رہی ہوتی جب نماز کا وقت انا تو آپ اس طرح منقلب ہوتے کہ گویا آپ مجھے نہیں پچانتے اور میں انہیں نہیں پچانتی۔

الم زین العابدین علیہ السلام کے بارے میں لکھا ہے کہ آپ نماز کی حالت میں سے کہ آپ نماز کی حالت میں سے کہ آپ کے کندھے سے عبا گر عمی لیکن آپ متوجہ نہیں ہوئے جب آپ نماز سے فارغ ہوئے تو آپ کے اصحاب میں سے ایک نے عرض کی اے فرزند رسول آپ کی عباء عباء نماذ کی حالت میں گر گئی اور آپ نے توجہ نہیں کی؟ آپ نے فربایا کہ افسوس ہو تم یہ جانے ہو کہ میں کس ذات کے سامنے کھڑا ہوا تھا؟ اس ذات کی توجہ نے جھے عباء کے گرنے کی توجہ سے روکا ہوا تھا۔ کیا تم نہیں جانے کہ بندہ کی نماز اتنی مقدار قبول محوق ہو گئے گئی ہے کہ جتنا وہ خدا کی طرف حضور قلب رکھتا ہو۔ اس نے عرض کی۔ اے فرزند رسول کی جم تو بلاک ہو گئے؟ آپ نے فربایا نہیں۔ آگر تم نوافل پڑھو تو خدا ان کے دسلے سے نماری نماز کو پوراکر دے گا۔ '''

رسول خدا ملی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے بارے میں لکھا گیا ہے کہ نماز کی حالت میں آپ کا چرہ متغیر ہو جاتا تھا اور آپ کے سینے سے فلفے کی طرح آواز اٹھتی ہوئی من جاتی تھی اور جب آپ نماز کے لئے کھڑے ہوتے تو اس لباس کی طرح جو زمین پر گرا ہوا ہو حرکت نہیں کیا کرتے تھے ہے ؟

پر بھی پہلے کی طرح اسے خطاب کرتا ہے اگر اس دفعہ نماز کی توجہ کرلے تو اس دفعہ اس کا غفلت والا گناہ بخش دیا جاتا ہے اور اگر چوتھی دفعہ نماز سے توجہ بٹالے تو خدا اور اس کے ملائکہ اس سے توجہ بٹالیتے ہیں۔ خدا اس سے کتا ہے کہ تھے اس کی طرف چھوڑے دیا ہے کہ جس کی طرف توجہ کر رہا ہے۔ اس

نمازی ارزش اور قبت خدای طرف توجہ اور حضور قلب سے ہوتی ہے توجہ اور حضور قلب سے ہوتی ہے توجہ اور حضور قلب کی مقدار جتنا اسے باطنی صفا اور تقرب الی اللہ حاصل ہوتا ہے۔ بلا وجہ انبیاء علیم السلام اور آئمہ اطمار اور اولیاء کرام نماز کو اتنی انبیت نبیل دیتے تھے۔ امیر المومنین علیہ السلام کے حالات میں لکھا ہے کہ جب نماز کا وقت ہو یا تھا تو آپ کے بدل بران پر لزرہ طاری ہو جاتا تھا اور آپکے چرے کا رنگ بدل جاتا تھا۔

ر آپ سے اس تبدیلی اور اضطراب کا سبب پوچھا گیا تو آپ نے جواب میں فرایا کہ اس وقت اس امانت کے اوا کرنے کا وقت آپنچا ہے جو آسمان اور زمین پر ڈالی گئی گئی لیکن وہ ڈر گئے تھے اور اس امانت کے اٹھانے سے انکار کرویا تھا لیکن انسان نے اس بڑی امانت کے اٹھانے کو قبول کر لیا تھا میرا خوف اس لئے ہے کہ آیا میں اس امانت کو اوا کر لوڈگا یا نہ جی کہ آیا میں اس

امام محمہ باقر علیہ السلام اور امام جعفر صادق علیہ السلام کے احوال میں کما گیا ہے
کہ نماذ کے وقت ان کے چرے کا رنگ ذرد اور سرخ ہو جاتا تھا اور نماذ کی حالت میں
اس طرح ہوتے تھے کہ گویا اس سے گفتگو کر رہے ہیں کہ جے وہ دکھ رہے ہیں۔
امام ذین العابدین کے حالت میں لکھا ہے کہ جب آپ نماذ کے لئے کوئے
ہوتے تھے تو آپ کے چرے کا رنگ تبدیل ہو جاتا تھا اور ایک حقیر بندے کی طرح خدا
کے سامنے کھڑے ہوتے تھے آپ کے بدن کے اعضاء خدا کے خوف سے لرزتے تھے
اور آپ کی نماذ جمیشہ و داعی اور آخری نماذ کی طرح ہوا کرتی تھی کہ گویا آپ اس کے
بعد کوئی نماذ نہیں پڑھ سکیس مے کے اس

حضرت زہرا ملیما السلام کے بارے میں ہے کہ نماز کی حالت میں سخت خوف کی

## حضور قلرمح مراتب

حضور قلب اور الله تعالی کی طرف توجه کرنے کے مختلف ورجات ہیں کہ ان میں سے بعض کامل اور دوسرے بعض زیادہ کامل ہیں۔ عارف انسان آہستہ آہستہ ان ورجات کو طے کرے باکہ قرب اور شود کے اعلیٰ درج اور عالیتر مقام کو حاصل کر الے۔ یہ ایک طویل راستہ مے اور متعدد مقالت رکھتا ہے کہ من کی وضاحت مجھ جسے محروم انسان ے دور ہے دور ے دیکھنے والا جو حرت کی آگ میں عل رہا ہے یہ اس كى قدرت اور طاقت سے خارج بے ليكن اجمالي طور سے بعض مراجب كى طرف اشاره كريا مول شايدك عارف انسان كے لئے فائدہ مند مو۔

یوں ہے کہ نماز پڑھنے والا تمام نمازیا نماز کے بعض تھے میں اجمالی طور سے توجہ كے كد فداوند عالم كے سامنے كوا ہوا ہے اور اس ذات كے ساتھ ہم كلام اور راز و نیاز کر رہا ہے کرچہ اے الفاظ کے معانی کی طرف توجہ نہ بھی ہو اور تفصیلی طور سے نمیں جانتا کہ وہ کیا کمہ رہا ہے۔

#### دو سرام ته

قلب کے حضور اور توجہ کا یوں ہوناکہ نمازی علاوہ اس کے کہ وہ نماز کی حالت یں این آپ کو یوں جانے کہ خدا کے سامنے کھڑا اور آپ سے راز و نیاز کر رہا ہے ان کلمات کے معانی کی طرف بھی توجہ کرے جو بڑھ رہا ہے اور سمجھ کہ وہ خدا سے کیا كمد رہا ہے اور كلمات اور الفاط كو اس طرح اوا كرے كم كويا ان كے معانى كو است ول یر خطور دے رہا ہے مثل اس مال کے جو الفاط کے ذریعے اپنے فرزند کو معانی کی تعلیم وي --

#### تيرامرتبه

یہ ہے کہ نمازی تمام سابقہ مراتب بجا لاتے ہوئے تحبیر اور تسیع نقدیس اور مخمید اور دیگر از کار اور کلمات کی حقیقت کو خوب جانیا ہو اور ان کو علمی دلیوں کے ذريع پيچان ہو اور نماز كى حالت ميں ان كى طرف متوجہ ہو اور خوب جانے كه كيا كه رہا ہے اور کیا چاہتا ہے اور کس ذات سے ہم کلام ہے۔

まるというとうとしているというというというと یہ ہے کہ نمازی ان سابقہ مرطول کے ساتھ کلمات اور اذکار کے معانی اور معارف کو اچھی طرح اپنی ذات کے اندر سموے اور کامل یقین اور ایمان کے درجے پر جا پہنچ اس حالت میں زبان ول کی بروی کرے گی اور ول چو تکہ ان حقائق کا ایمان رکھتا ہے زبان کو ذکر کرتے پر امادہ اور مجبور کرے گا۔

#### بالجوال مرتبه

بیے ہے کہ نمازی مابقہ تمام مراحل کے ساتھ کشف اور شہود اور حضور کابل تک جا سنج الله تعالى كے كمالات اور صفات كو اپنى باطنى آكھوں سے مشاہرہ كرے اور موائے خدا کے اور کی چیز کو نہ دیکھے یمال تک کہ اپنے آپ اور اذکار اور افعال اور حرکات کی طرف مجی موجد نہ ہو خدا ہے ہم کلام ہے یمال تک کہ متکلم اور کلام ہے مجی عافل ہے اپنے آپ کو بھی مم اور ختم کر چکا ہے۔ اور اللہ تعالی کے جمل کے مثلدے میں محو اور غرق ہے۔ یہ مرتبہ پھر کئی مراتب اور درجات رکھتا ہے کہ عارف انانوں کے لحاظ سے فرق کر جاتا ہے۔ یہ مرتبہ ایک عمیق اور گرا سمندر ہے بہتریمی ہے کہ جھ جیا محروم انسان اس میں وارد نہ ہو اور اس کی وضاحت ان کے الل اور متحق لوگوں کی طرف نقل کر دے۔ اللهم ارزقنا حلا وہ ذکرک و بمتر ہے کہ کمی خاص گوشے کو منتف کر لے اور بھشہ وہاں نماز پڑھتا رہے نماز کی حالت میں صرف سجدہ گاہ پر نگاہ رکھے یا اپنی آ کھوں کو بند رکھے اور ان مین سے جو حضور قلب اور توجہ کے لئے بمتر ہو اسے اختیار کرے اور بمتر یہ ہے کہ چھوٹے کمرے یا دیوار کے نزدیک نماز پڑھے کہ دیکھنے کے لئے زیادہ جگہ نہ ہو اور اگر نماز کو جماعت کے ساتھ پڑھے تو پھر صرف سجدہ گاہ پر نگاہ کرے اور اگر چیش نماز بلند آواز سے قرات بڑھے تو اس کی قرائت کی طرف خوب توجہ کرے۔

#### 2- ركاوث كا دور كرنا

نماز شروع کرنے سے پہلے جو حضور قلب اور توجہ کا مانع اور رکاوٹ ہے اسے دور کرے پھر نماز پڑھنے میں مشغول ہو جائے اور اگر بیٹاب اور پافانے کا زور ہو تو پہلے اس سے فارغ ہو جائے اس کے بعد وضو کرے اور نماز میں مشغول ہو اور اگر سخت بھوک اور پیاس کی ہوئی ہو تو پہلے کھانا اور پانی پی لے اور اس کے بعد نماز پڑھے اور اگر پیٹ کھانے سے بھرا ہوا اور نماز پڑھنے کو دل نہ چاہتا ہو تو پھر ٹھمر جائے اور مبر کرے یمال تک کہ نماز پڑھنے کو دل چاہئے گئے۔

اور آگر زیادہ تھکاوٹ یا نینز کے غلبے سے نماز پڑھے کو دل نہ چاہتا ہو۔ تو پہلے
اپی تھکاوٹ اور نینز کو دور کرے اس کے بعد نماز پڑھے۔اور آگر کمی مطلب کے واضح
نہ ہونے یا کمی واقعہ کے رونما ہونے سے پریٹان ہو آگر ممکن ہو تو پہلے اس پریٹانی کے
اسبب کو دور کرے اور پھر ٹماز میں مشغول ہو سب سے بردی رکاوٹ دنیاوی امور سے
مجبت اور علاقہ اور دبیتگی ہوا کرتی ہے۔ مال و متاع۔ جاہ و جلال اور منصب و ریاست
الل و عمال سے وہ چزیں ہیں جو حضور قلب کی رکاوٹ ہیں ان چزوں سے محبت انسان
کے افکار کو نماز کی حالت میں اپنی طرف مائل کر دیتے ہیں اور ذات اللی کی طرف
متوجہ ہونے کو دور کر دیتے ہیں۔ نمازی کو ان امور سے قطع تعلق کرنا چاہئے ناکہ اس
کی توجہ اور حضور قلب اللہ تعالیٰ کی طرف آسان ہو جائے۔

مشاهدة جمالک حضور فلب اور توم کے اباب

جتنی مقدار حضور قلب اور توجہ کی ارزش اور قیمت زیادہ ہے اتی مقدار سے کام مضکل اور سخت دھوار بھی ہے۔ جب انسان نماز میں مشغول ہوتا ہے تو شیطان وسوسہ ڈالنا شروع کر دیتا ہے اور دل کو وا نما ادھر ادھر لے جاتا ہے اور مختلف خیالات اور افکار میں مشغول کر دیتا ہے۔ ای حالت میں انسان حساب کرتا شروع کر دیتا ہے نقشے بناتا ہے اور گذرے ہوئے اور آئندہ کے مسائل میں فکر کرتا شروع کر دیتا ہے۔ علمی مطالب کو حل کرتا ہے اور بیا او قات ایسے مسائل اور موضوعات کو کر جن کو بالکل فراموش کر چکا ہے نماذی حالت میں یاد کرتا ہے اور اس وقت اپنے آپ میں معتوجہ ہوتا فراموش کر چکا ہے نماذی حالت میں یاد کرتا ہے اور اس وقت اپنے آپ میں معتوجہ ہوتا ہے کہ جب نماذ ختم کر چکا ہوتا ہے اور اس کے درمیان تھوڑا سا نماذ کی فکر میں چلا بھی جائے تو اس سے فورا منصرف ہو جاتا ہے۔

بہت ہی تعجب اور افسوس کا مقام ہے۔ کیا کریں کہ اس سرکش اور بیبودہ سوچنے والے نفس پر قابد پائیں کس طرح نماز کی حالت میں مخلف خیالات اور افکار کو اپنے آپ سے دور کریں اور صرف خدا کی یاد میں رہیں۔ جن لوگوں نے یہ راستہ طے کر لیا ہے اور انہیں اس کی توفیق حاصل ہوئی ہے وہ ہماری بہتر طریقے سے راہنمائی کر سے جو راہنمائی کر سے جو بین ہوتا لیکن یہ حقیر اور محروم بھی چند سے جینے ہیں۔ بہتریہ تھا کہ یہ قلم اور لکھنا ان ہاتھ میں ہوتا لیکن یہ حقیر اور محروم بھی چند مطالب کی طرف اشارہ کرتا ہے جو حضور قلب اور توجہ کے لئے فائدہ مند ہوں گے۔

اگر متحب نماز یا فرادی نماز پڑھ تو بھتر ہے کہ کمی تنمائی کے مکان کو منتخب کرے کہ میں تنمائی کے مکان کو منتخب کرے کہ جو کرے کہ جو کہ جو کہ جو کمازی کو اپنی طرف متوجہ کرے اور عمومی جگہ پر نماز پڑھے تو نمازی طرف متوجہ کرے اور عمومی جگہ پر نماز پڑھے تو

3- قوت ايمان

انسان کی اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ اس کی معرفت اور شاخت کی مقدار کے برابر ہوتی ہے آگر کسی کا اللہ تعالیٰ پر ایمان لیقین کی حد تک پنچا ہوا ہو اور اللہ تعالیٰ کی قدرت اور عظمت اور عظم اور حضور اور اس کے محیط ہونے کا پوری طرح لیقین رکھتا ہو تو وہ قبرا اللہ تعالیٰ کے سامنے خضوع اور خشوع کے گا۔ اور اس غفلت اور فراموشی کی مخبائش باتی نہیں رہے گی۔ جو شخص خدا کو ہر جگہ حاصر اور ناظر جانتا ہو اور اپنے آپ کو اس ذات کے سامنے دیکھتا ہو تو نماز کی حالت میں جو زات اللی سے ہم کلامی کی حالت ہو گا۔ جیسے آگر کوئی طاقت ور باوشاہ کے سامنے بات کر رہا ہو تو اس کے حواس اسی طرف متوجہ ہونگے اور جانتا ہو کہ وہ نماز کی حالت ور باوشاہ کے سامنے بات کر رہا ہو تو اس کے حواس اسی طرف متوجہ ہونگے اور جانتا ہو تو اس ہو تا گار کوئی اللہ تعالیٰ کو عظمت اور قدرت والا جانتا ہو تو پھر وہ نماز کی حالت میں اس سے عافل نہیں ہو گا لذا انسان کو اپنے ایمان جانتا ہو تو پھر وہ نماز کی حالت میں اس سے عافل نہیں ہو گا لذا انسان کو اپنے ایمان اور معرفت الذی کو کامل اور قوی کرنا چاہئے باکہ نماز میں اسے زیادہ حضور قلب حاصل ہو سکے۔

پنجبراسلام نے فرمایا ہے کہ خداک اس طرح عبادت کر کہ گویا تو اے دیکھ رہا ہے اور اگر تو اے نہیں دیکھ رہا تو دہ مجھے دیکھ رہا ہے۔"

4- موت كى ياد

حضور قلب اور توجہ کے پیدا ہونے کی حالت کا ایک سبب موت کا یاد کرنا ہو

سکتا ہے آگر انسان مرنے کی فکر میں ہو اور متوجہ ہو کہ موت کا کوئی وقت نہیں ہوتا ہر وقت اور ہر شرائط میں موت کا واقع ہونا ممکن ہے یہاں تک کہ شاید یمی نماز اس کی آخری نماز ہو تو اس حالت میں وہ نماز کو غفلت سے نہیں پڑھے گا بہتر ہے کہ انسان نماز سے پہلے مرنے کی فکر میں جائے اور یوں تصور کرے کہ اس کے مرنے کا وقت آ پہنچا ہے اور حضرت عزائیل علیہ السلام اس کی روح قبض کرنے کے لئے حاضر ہو چکے ہیں تھوڑا سا وقت زیادہ نہیں رہ گیا اور اس کے اعمال کا دفتر اس کے بعد بند ہو جائیگا اور ابدی جہال کی طرف روانہ ہو جائے گا وہاں اس کے اعمال کا حساب و کتاب لیا جائے گا جس کا نتیجہ یا بھیشہ کی سعادت اور اللہ تعالی کے مقرب بندوں کے ساتھ زندگی کرنا ہو گا اور یا بد بختی اور جنم کے گڑھے میں گر کرعذاب میں جٹلا ہوتا ہو گا۔

اس طرح کی فکر اور مرنے کو سامنے لانے سے نماز میں حضور قلب اور توجہ کی حالت بمتر کر سکے گا اور اپنے آپ کو خالق کا نکات کے سامنے دیکھ رہا ہو گا اور نماز کو خضوع اور خشوع کی حالت میں آخری نماز سمجھ کر بجا لائٹگا نماز کے شروع کرتے سے پہلے اس طرح اپنے آپ میں حالت پیدا کرے اور نماز کے آخر تک میں حالت باتی

ام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ واجب نماز کو اس کے وقت میں اس طرح اوا کو کہ وہ تہماری و وائی اور آخری نماز ہے اور بیہ خوف رہے کہ شاید اس کے بعد نماز پوضے کی توفق حاصل نہ ہو۔ نماز پڑھنے کی حالت میں سجدہ گاہ پر نگاہ رکھے اور اگر تجھے معلوم ہو جائے کہ تیرے نزدیک کوئی تجھے دیکھ رہا ہے اور پھر تو نماز کو اچھی طرح پڑھنے گئے تو جان لے کہ تو اس ذات کے سامنے ہے جو تجھے دیکھ رہا ہے لیکن تو اس کو نہیں دیکھ رہا ہے ۔

5- آمادگی

جب نمازی نے تمام رکاوٹیں دور کر لی ہوں تو پھر کسی خلوت اور تمائی کی

كتاب آيا جو كمد رباب اس ير ايمان بهي ركمتاب

الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ "جب تو نماذ کے قصد سے قبلہ رخ کھڑا ہو تو دنیا اور جو پچھ اس بین ہے لوگوں اور ان کے حالات اور اعمال سب کو ایک وفعہ بھولا دے اور اپنی باطنی آئے سے خام سے جو تجھے یاد خدا سے روکتے ہوں دل سے نکال دے اور اپنی باطنی آئے سے ذات اللی کی عظمت اور جلال کا مشاہدہ کر اور اپنی آئی سے اس دن کے لئے حاضر جان کہ جس دن کے لئے تو نے اور اپنی آئی دنیا کے لئے بھیج ہیں اور وہ ظاہر ہوئے اور خدا کی طرف رجوع کرین اپنی اعمال اگلی دنیا کے لئے بھیج ہیں اور وہ ظاہر ہوئے اور خدا کی طرف رجوع کرین کے اور نماذ کی حالت بین خوف اور امید کے درمیان رہ تحبیرۃ الاحرام کہنے کے وقت جو پچھ زمین اور آسان کے درمیان ہے معمول شار کر کیونکہ جب نمازی تحبیرۃ الاحرام کہنا ہے خداوند عالم اسکے دل پر نگاہ کرتا ہے اگر تحبیر کی حقیقت کی طرف متوجہ نہ ہو تو اسے کہتا ہے خداوند عالم اسکے دل پر نگاہ کرتا ہے اگر تحبیر کی حقیقت کی طرف متوجہ نہ ہو تو اسے کہتا ہے اے جھوٹے بھوٹے دھوکا دیتا چاہتا ہے؟ مجھے اپنی عزت اور جلال کی قشم میں تجھے اپنی عزت اور جلال کی قشم میں تجھے اپنی خرت اور جلال کی قشم میں تجھے اپنی عزت اور جلال کی قشم میں تجھے اپنی عزت اور جلال کی قشم میں تجھے اپنی خرت اور اپنی مناجات کرنے کی لذت سے محروم کرونگا اور اپنے قرب اور اپنی مناجات کرنے کی لذت سے محروم کرونگا اور اپنے قرب اور اپنی مناجات کرنے کی لذت سے محروم کرونگا اور اپنے قرب اور اپنی مناجات کرنے کی لذت سے محروم کرونگا اور اپنے قرب اور اپنی مناجات کرنے کی

ورست ہے کہ نیت اور تجبیرہ الاحرام کے وقت اس طرح کی تیاری قلب کے حضور کے لئے بہت زیادہ اثر انداز ہوتی ہے لیکن سب سے مہم تر یہ ہے کہ ایک حالت استمرار پیدا کرے اگر معمول سے غفلت طاری ہو گئی تو انسان کی روح اوھر اوھر پرواز کرنے گئے کی اور حضور اور توجہ خداوند عالم کی طرف سے ہٹ جائیگی۔ المذا نمازی کو تمام نماز کی حالت میں اپنے نفس کی مراقبت اور حفاظت کرنی چاہئے اور مختلف خیالات اور افکار کو روکنا چاہئے ہیشہ اپنے آپ کو خدا کے سامنے حاضر سمجھے اور اس طرح نماز پرھے کہ خدا کے ساتھ کلام کر رہا ہے اور اس کے سامنے رکوع اور سجود کر رہا ہے اور اس کے سامنے رکوع اور سجود کر رہا ہے اور کی طرف متوجہ رہے اور مورک کے اور کی عظیم ذات کے ساتھ گفتگو کر رہا ہے اس حالت کو خورکرے کہ کیا کہ رہا ہے اور کس عظیم ذات کے ساتھ گفتگو کر رہا ہے اس حالت کو

مناب بگہ جاکر نماز پڑھنے کے لئے تیار ہو جائے اور نماز شروع کرتے ہے پہلے اللہ تعالیٰ کی بے پناہ عظمت اور قدرت اور اپنی ناتوانی اور کروری کو یاد کرے اور سے بمکلام کرے کہ وہ پروردگار اور تمام چزوں کے مالک کے سامنے کوڑا ہے اور اس سے بمکلام ہو گئی موج اور سے ایک عظم ذات کے سامنے کوڑا ہے کہ جو تمام افکار یماں تک کہ مخفی سوچ اور گلر کو جانتا ہے۔ موت اور اعمال کے حاب اور کتاب بھت اور دوزخ کو سامنے رکھے اور اختمال دے کہ شاید ہے اس کی آخری نماز ہو اپنی اس سوچ اور فکر کو اتنا زیادہ کرے اور اختمال دے کہ شاید ہے اس کی آخری نماز ہو اپنی اس سوچ اور فکر کو اتنا زیادہ کرے اور اس کے بعد نمازی طرف میا ہونے والی ہے دعا پڑھے اللہم اندان اور اتامہ کتے اور اس کے بعد نمازی طرف میا ہونے والی ہے دعا پڑھے اللہم المیت و توابک ابتفیت و بھی المیت و علیک تو کلت اللہم صل علی محمد وال محمد وافت مسامع قلبی لذکر ک و ثبتنی علی دینک و دین نبیک ولا ترغ قلبی بعد اذھدیتنی و ھب لی من لدنگ رحمۃ انک انت الوھاب ب

الر حصور قلب اور توجہ پیدا ہو جائے تو پھر علیرہ الاحرام کے اور نماز میں مشغول ہو جائے اور آگر احساس ہو جائے کہ ابھی وہ حالت پیدا نہیں ہوئی تو پھر استغفار کرے اور شیطانی خیالات سے خداوند عالم سے پناہ ماننے اور اتنا اس کو تحرار کرے کہ اس میں وہ حالت پیدا ہو جائے تو اس وقت حضور قلب پیدا کر کے تعمیرۃ الاحرام کے معنی کی طرف توجہ کرے نماز میں مشغول ہو جائے لیکن متوجہ رہے کہ وہ کس ذات سے جمکلام ہے اور کیا کمہ رہا ہے اور متوجہ رہے کہ زبان اور دل ایک دوسرے کے ہمراہ ہوں اور جھوٹ نہ ہولے کیاجاتا ہے کہ اللہ اکبر کے معنی کیا ہیں؟ یعنی اللہ تعالی اس سے بلند و بالا ہے کہ اس کی تعریف اور وصف کی جاسے درست متوجہ رہے کہ کیا

حدے انسان پر واجب موتی ہیں چھٹی باپ کی نمازیں جو برے اڑے پر واجب ہیں۔ مجلنه نمازين تو تمام ملفين مرد اور عورت ير واجب بين لين باقي نمازين خاص زمانے اور خاص شرائط سے واجب ہوتی ہیں۔ جو انسان اٹی سعادت اور کمال کا طالب ہے اس پر پہلے ضروری ہے کہ وہ واجب نمازوں کو اس طرح جس طرح بنائی مئ بی انجام دے۔ اگر انہیں خلوص اور حضور قلب سے انجام دے تو یہ بمترین اللہ تعالی ے تقرب کا موجب ہوتی ہیں۔ واجبات کو چھوڑ کر مستجات کا بجا لانا تقرب کا سبب میں ہو یک آگر کوئی خیال کرے کہ فرائض اور واجبات کو چھوڑ کر مستجات اور اذکار ك زريع تقرب يا مقالت عاليه تك پنج مكا ب تو اس في اشباه كيا ب- بال فرائض کے بعد نوافل اور متجات سے مقامات عالی اور تقریب النی کو حاصل کرسکتا ہے۔ دن اور رات کے نوافل پینیس ہیں ظمری آٹھ ظمرے پہلے اور عمری آٹھ عصرے پہلے مغرب کی چار مغرب کے بعد عشاء کی دو عشاء کے بعد بیٹھ کر اور میج کی وو صبح سے پہلے اور تبجر کی گیارہ رکعت ہیں۔ احادیث کی کتابوں میں نوافل کے برصنے کی ماکید کی گئی ہے اور انہیں واجب نمازوں کا معم اور نقص کو یر کرنے والا بتلایا گیا ہے۔ ون اور رات کی نوافل کے علاوہ بھی بعض نوافل خاص خاص زمانے اور مکان میں جوالانے کا کما گیا ہے اور ان کا ثواب بھی بیان کیا گیا ہے آپ مختلف متحب نمازوں اور ان کے ٹواپ اور ان کے فوائد اور اثرات کو صدیث اور دعا کی کتابوں سے دیکھ سے بیں اور نفس کے کمال تک چینے میں ان سے استفادہ کر سکتے ہیں ان سے فائدہ ماصل کرنے کا طریقہ بھیلے لئے کھلا ہوا ہے۔ اس کے علاوہ بھی ہروقت ہر جگہ اور مر حالت میں نماز پر منامتی ہے۔

ہرت کیں عادیہ الملام نے فرمایا متحب نمازیں مومن کے لئے تقرب کا سب ہوا کرتی ہیں۔ کرتی ہیں۔ " "

الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ مجھی آدھی اور مجھی تمائی اور چوتھائی ماز اور جاتی ہے لیعنی تبول ہوتی ہے۔ اتنی نماز اور جاتی ہے اور قبول ہوتی ہے کہ نماز کے آخر تک باتی رکھے گرچہ یہ کام بہت مشکل اور دشوار ہے لیکن افس کی مراقبت اور کوشش کرنے سے آمان ہو سکتا ہے والذین جاھدوا فینا لنھ لمنہ سبلنا اگر اسے اس کی ابتداء مین توفق حاصل نہ ہو تو تا امید نہ ہو بلکہ بطور حتی اور کوشش کرکے عمل میں وارد ہو تاکہ تدریجا افس پر تبلط حاصل کرلے مخلف خیالات کو دل سے نکالے اور اپنے آپ کو خدا کی طرف توجہ دے اگر ایک ون یا کئی ہفتے اور مینے یہ ممکن نہ ہوا ہو تو مایوس اور نا امید نہ ہواور کوشش کرے کیونکہ یہ بسرحال ایک ممکن کم ہے۔ انسانوں کے درمیان ایسے بزرگ انسان سے اور ہیں کہ جو اول نماز کی حالت میں خدا کے جو اول نماز سے آخر نماز تک پورا حضور قلب رکھے تے اور نماز کی حالت میں خدا کے علاوہ کی طرف بالکل توجہ نہیں کرتے تھے۔ ہم بھی اس بلند و بالا مقام تک موفی سے علاوہ کی طرف بالکل توجہ نہیں کرتے تھے۔ ہم بھی اس بلند و بالا مقام تک موفی سے ناامید نہ ہوں اگر کامل مرتبہ تک نہیں پنچ پائے تو کم از کم بقنا ممکن ہے اس تک پہنچ جائیں تو انتا ہی ہمارے لئے غنیمت کے۔

## ددم- نوانس

پہلے بیان ہو چکا ہے کہ سیراور سلوک اور اللہ تعالی سے تقرب کا بھترین راستہ فہاز ہے۔ اللہ تعالی انسان کی خلقت کی خصوصیت کے لحاظ سے اس کے تکامل اور کملل حاصل کرنے کے طریقوں کو دو سروں سے زیادہ بھتر جانتا ہے۔ اللہ تعالی نے فماز کو بنایا ہے اور پیٹیبر علیہ السلام کے ذریعے انسانوں کے اختیار میں دیا ہے باکہ وہ اپنی سعاوت اور کمال حاصل کرنے کے لئے اس سے فائدہ حاصل کریں۔ فماز کی خاص حد تک محدود نہیں ہے بلکہ اس سے ہر زمانے میں ہر مکان اور ہر شرائط میں فائدہ حاصل کیا جا سکتا ہے فماز کی دو قشمیں ہیں ایک واجب فمازیں اور دو سری متجب فماذیں۔

چه نمازیں واجب ہیں کہلی چیکائه نمازیں لیعنی دن اور رات میں پانچ نمازیں دوسری نماز آیات تیسری نماز میت چوسمی نماز طواف پانچویں وہ نمازیں جو نذریا حتم یا

جتنی مقدار اس میں حضور قلب ہو ای لئے متحب نمازوں کے برصنے کا کما گیا ہے اکد ان کے ذریعے جو نقصان واجب نماز میں رہ گیا ہے پورا کیا جائے ۲۸۲ "

رسول خدا سلی اللہ علیہ والہ وسلم نے قربایا ہے کہ مومن بنرہ میرے زدیک مجوب ہے اور اس کے لئے واجبات پر عمل کرنے سے اور کوئی چیز بھر نہیں ہے مستجات کے بجا لانے سے اتنا مجبوب ہو جاتا ہے کہ گویا میں لیمنی اللہ تعالی اس کا کان ہو جاتا ہوں کہ جس سے وہ سختا ہوں کہ جس سے وہ ویکتا ہوں کہ جس سے وہ پولٹا ہے اور گویا میں اس کا ہاتھ ہو جاتا ہوں کہ جس سے وہ چیزوں کو پکڑتا ہے اور گویا میں اس کا پاؤں ہو جاتا ہوں کہ جس سے وہ چاتا ہوں اور جواب ویتا ہوں اور جواب ویتا ہوں اور آگر کوئی چیز عمن ترفید ویتا ہوں اور آگر کوئی چیز عمن ترفید ویتا ہوں اور آگر کوئی چیز عمن کی دوح قبض کرتے میں کیا ہے وہ مرتے کو پند اور شھراؤ پیدا نہیں کیا جتنا کہ مومن کی دوح قبض کرتے میں کیا ہے وہ مرتے کو پند نہیں کرتا اور میں بھی اس کی ناپندی کو ناپند کرتا ہوں۔"

سوم - بجب

مستجات میں سے تہد کی نماز کو بہت زیادہ فضیلت حاصل ہے قرآن مجید اور احادیث میں اس کی بہت زیادہ تاکید کی عمیٰ ہے خداوند عالم کی ذات پینجبر علیہ السلام کو فرما ہے کہ 'رات کے تھوڑے سے وقت میں تہد کی نماز کے لئے کھڑا ہو یہ تیرے لئے متحب ہے شاید خدا تجھے خاص مقام کے لئے مبعوث قرار دے دے۔ '' اللہ تعالی اپنے خاص بندوں کے بارے میں فرما تا ہے کہ چھے لوگ رات کو اپنے پودردگار کے لئے تجدے اور قیام کے لئے رات گذارتے ہیں۔ '' اللہ تعالی مومنین کی صفات میں یوں ذکر کرتا ہے کہ ''رات کو بہتر سے اپنے آپ اللہ تعالی مومنین کی صفات میں یوں ذکر کرتا ہے کہ ''رات کو بہتر سے اپنے آپ کو جدا کرتے ہیں اور جو کچھے انہیں دیا گیا ہے

خرج کرتے ہیں کوئی نہیں جان سکا کہ کتی تعییں ہیں جو ان کی آگھ کے روشی اور فصلا کی جرائے کے طور پر محفوظ کیا جا چکا ہے۔
مدائرک کاموجب بنیں گی جنہیں ان کے اعمال کی جراء کے طور پر محفوظ کیا جا چکا ہے۔
رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ خداوند عالم نے دنیا کو وی کی ہے کہ اپنی خدمت کرنے والوں کو مصیبت اور مشقت میں ڈال اور جو ترک کر وے اس کی خدمت کر جب کوئی بندہ رات کی تاریخی میں اپنے خالق سے خلوت اور مناجات کرتا ہے تو خدا اس کے ول کو نورانی کر دیتا ہے جب وہ کہتا ہے یا رب یا رب تو خدا کی طرف سے کما جاتا ہے۔ لبیک یا عبدی۔ تو جو چاہتا ہے طلب کرتا کہ میں تھے عطا کوں جی پر توکل اور آمرا کر ناکہ میں تھے کفایت کوں اس کے بعد اپنے فرشتوں سے کہتا ہے کہ میرے بندے کو دیکھو کس طرح تاریخی میں میرے ساتھ مناجات کر رہا ہے جب کہ بیووہ لوگ ابو اور لعب میں مشخول ہیں اور غافل انسان سوئے ہوئے ہیں ہے جب کہ بیووہ لوگ ابو اور لعب میں مشخول ہیں اور غافل انسان سوئے ہوئے ہیں تم گواہ رہو کہ میں نے اسے بخش ویا ہے۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فراتے ہیں کہ جرائیل مجھے تبجد کی نماز میں اتنی سفارش کر رہا تھا کہ میں نے گمان کیا کہ میری امت کے نیک بندے رات کو بھی نمیں سوئیں مے ہوں ہے۔

تخیر علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ آدھی رات میں دو رکعت نماز پڑھنا میرے نزدیک دنیا اور اس کی تمام چزوں سے زیادہ محبوب ایج س

الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ تجد کی نماز شکل کو خوبصورت اور اظلاق کو اجھا اور انسان کو خوشبودار بناتی ہے اور رزق کو زیادہ کرتی ہے اور قرض کو ادا کراتی ہے اور غم اور اندوہ کو دور کرتی ہے اور آئھوں کو روشنائی اور جلا دیتی ہے ہے کہ تجد کی نماز اللہ تحالی کی رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ تجد کی نماز اللہ تحالی کی خوشنودی اور مملائکہ سے دوسی کا وسیلہ ہے۔ تجد کی نماز پیغبروں کا طریقہ اور سنت ہے اور ایمان اور معرفت کے لئے نور اور روشنی ہے۔ کیونکہ تجد کی نماز کے ذریعے ایمان قوی ہوتا ہے) بدن کو آرام دیتی ہے اور شیطان کو غضبناک کرتی ہے۔ دشمنوں

نماذنب كى كيفيت

تجر کی نماز گیارہ رکعت ہے دو دو رکعت کرکے میے کی نماز کی طرح پڑھی جائے بین معنی کہ اٹھ رکعت کو تجر کی نیت سے اور دو رکعت نماز شغع کی نیت سے اور ایک رکعت نماز ور کی نماز کے لئے پچھ آداب اور شرائط بیان کئے گئے ہیں۔ جنہیں دعاؤں اور احادث کی کتابوں میں دیکھا جا سکتا ہے۔

Share Waller Wales of the Control of

STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STA

The transfer of the state of th

Charles of the Principle of the Control of the Cont

كے ظاف بتھيار ہے دعا اور اعمال كے قبول ہونے كا ذريعہ ہے انسان كى روزى كو وسيع كرتى ہے۔ نمازى اور ملك الموت كے درميان شفيع ہوتى ہے۔ قبركے لئے چراغ اور فرش ہے اور مکر اور کیر کا جواب ہے۔ قبر میں قیامت تک مونس اور نمازی کی زوارت كرتى رم كى- جب قيامت بوا موكى تو نمازى ير مليرك كى اس ك مركا تلج اور اس کے بدن کا لباس ہوگ۔ اس کے سائے نور اور روشنی ہوگی اور جمنم اور دوزخ کی آگ کے مانے رکاوٹ بے گی۔ مومن کے لیے اللہ تعالی کے نزدیک جت ہے اور میزان مین اعمال کو بھاری اور علین کر دے گی بل ر جور کرنے کا تھم ہے اور بھت کی چالی ہے کیونکہ نماز تجبیر اور حمد تنبیع اور تجید تقدیس اور تعظیم قرات اور دعا ہے۔ یقیناً" جب نماز وقت میں برحی جائے تو تمام اعمال سے افضل کے تنجد کی نماز میں بہت زیادہ آیات اور احادیث وارد ہوئی ہیں۔ تنجد کی نماز کر يرهنا يغيرول اور اولياء خدا كاطريقه اور سنت ب- رسول خدا صلى الله عليه وآله وسلم اور آئمہ اطمار نماز تھو کے بارے میں خاص اہمیت اور توجہ اور عنایت رکھتے تھے۔ الله ك اولياء اور عرفاء نماز شب كو بميشه بجا لانے سے اور محر كيوقت وعا اور ذكر سے عالى مراتب تک پنچ ہیں۔ کتا بی اچھا اور بمتر اور لذت بخش ہے کہ انسان محری کے وقت نیزے بیدار ہو جائے اور زم اور آرام وہ بسر کو چھوڑ دے اور وضوء کے اور رات کی تاریکی میں جب کہ تمام آ تکھیں نیند میں مم اور سوئی ہوئی ہیں اللہ تعالی ك حضور راز اور نياز كرے اور اس كے وسلے روحاني معراج كے ذريع بلندى كى طرف سنر کرے اور آسان کے فرشتوں سے ہم آواز بے اور تبیع اور تملیل تقدیس اور تجید الی میں مشغول مو جائے اس حالت مین اس کا دل اللہ تعالی کے انوار اور اشراقات کا مرکز قرار پایگا اور خدائی جذب سے مقام قرب تک ترقی کے گا (مبارک ہو ان لوگوں کو جو اس کے اہل ہے) رسول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرایا ہے کہ ہشت کا ایک دروازہ ہے کہ جس کا نام باب الجاہدین ہے۔ جب مجاہد بہشت کی طرف روانہ ہوں گے تو وہ دروازہ کھل جائے گا جب کہ جانے والوں نے اپنی شواروں کو اپنے کندھوں پر ڈال رکھا ہو گا دو سرے لوگ قیامت کے مقام پر کھڑے ہوئے اور فرشتے ان کا استقبال کریں گے۔ اس کا دو سرے لوگ قیامت کے مقام پر کھڑے ہوئے اور فرشتے ان کا استقبال کریں گے۔ اس کی بیغیر اسلام نے فرایا ہے کہ انہر نیک کے اوپر کوئی نہ کوئی اور نیک موجود ہے میاں تک کہ اندان اللہ کے راستے میں مارا جائے کہ پھر اس سے بالا تر اور کوئی نیکی موجود نہیں ہے۔ اس

امام جعفر صادق نے فرمایا ہے جو مخص اللہ کے راستے میں شماوت پالے تو فداوند عالم اسے اس کا کوئی گناہ یاد نہیں ولائے گا۔ ۲۹۹۹

خداوند عالم اسے اس کا کوئی گناہ یاد نہیں ولائے گا۔ ۲۹۹ کا اللہ کا مرحول خدا صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرایا ہے کہ خداوند عالم شہید کو سات چین عنایت فرائیگا۔ 1- جب اس کے خون کا پہلا قطرہ بہتا ہے تو اس کے تمام گناہ معاف کر دیتا ہے۔ 2- شمادت کے بعد اس کا سروہ حوروں کے دامن میں قرار دیتا ہے اور وہ اس کے چرے سے غبار کو ہٹاتی ہیں اور کہتی ہیں۔ تم پر شاباش ہو وہ بھی ان کے جواب میں ایسا کہتا ہے۔ 3- اسے بھت کا لباس پہنایا جاتا ہے۔ 4- بھت کے خواب میں ایسا کہتا ہے۔ 4- بھت کے خواب میں ایسا کہتا ہے۔ 3- اسے بھت کا لباس پہنایا جاتا ہے۔ 4- بھت کے خواب کی اس کے لئے بھترین عطر اور خوشبو پیش کرتے ہیں کہ ان میں سے جے چاہے استخاب کر لیا۔

5- شمادت پائے کے وقت وہ اپنی جگہ بہشت میں دیکھتا ہے۔ 6- شمادت کے بعد اس کی روح کو خطاب ہوتا ہے کہ بہشت میں جس جگہ تیرا دل چاہتا ہے گردش کر۔ 7- شہید اللہ تعالیٰ کے جمال کا مشاہدہ کرتا ہے اور اس میں ہر پیغیر اور شہید کو آرام اور سکون موجہ ،

خدا قرآن میں فرما آ ہے۔ خداوند عالم مومنین کے جان اور مال کو خرید آ ہے اکد اس کے عوض انہیں بہشت عنایت فرمائے سے وہ مومن ہیں جو اللہ کے راستے میں جنگ کرتے ہیں اور وشمنوں کو قتل کرتے ہیں اور خود بھی قتل ہو جاتے ہیں ہے ان سے

# چوتفادكيد

جهاداورتهادت

اسلام کو وسعت دینے اور کلمہ توحید کے بلند و بالا کرنے اسلام کی شوک اور عزت سے دفاع کرنے قرآن کے احکام اور قوانین کی عملداری اور حاکمیت کو برقرار کرنے ظلم اور تعدی سے مقابلہ کرنے محروم اور مستفعفین کی جمایت کرنے کے لئے جماد کرنا ایک بہت بڑی عبادت ہے اور نفس کے تکامل اور ذات اللی سے تقرب اور رجوع الی اللہ کا سبب ہے۔ جماد کی فضیلت میں بہت زیادہ روایات اور آیات وارد موئی ہیں۔

خداوند عالم قرآن مجید میں فرماتا ہے کہ جو لوگ ایمان لے آئے ہیں اور اپنے وطن سے بجرت کرلی ہے اور اپنے مال اور جان سے خدا کے راہتے میں جماد کرتے ہیں وہ اللہ کے نزدیک ایک بلند و بالا مقام اور رتبہ رکھتے ہیں اور وہی نجات پانے والے لوگ ہیں خدا انہیں اپنی رحمت اور رضوان اور بہشت کی کہ جس میں دائمی نعتیں موجود ہیں خوشنجری اور بشارت دیتا ہے۔ وہ بہشت میں بھشہ رہیں گے اور یقینا "اللہ تعالی کے نزدیک یہ ایک بہت بڑی جزا اور ثواب ہے۔ "

الله تعالی فرما تا ہے کہ الله تعالی نے مجابدوں کو جماد نہ کرنے والوں پر بہت زیادہ تواب دیے جانے میں برتری اور بلندی دی ہوئی ہے۔ "

ے خصوصیت اور اقیاز حاصل ہے۔ پہلی۔ مجاہد انسان کی غرض اور غایت اپنے ذاتی مفاد اور لواحقین کے مفاد کو حاصل کرنا نہیں ہوتا وہ کوتاہ نظراور خود خواہ نہیں ہوتا بلکہ وہ جمال میں خدا خواہ ہوا کرتا ہے۔ مجاہد انسان کلمہ توحید اور اسلام کی ترویج اور وسعت کو چاہتا ہے اور ظلم اور ستم اور استکبار کے ساتھ مبارزہ اور جماد کرتا ہے اور محروم طبقے اور مستففین سے دفاع کرتا ہے اور اجتماعی عدالت کے جاری ہونے کا طلبگار ہوتا ہے اور چونکہ یہ غرص سب سے بلند اور بالا ترین غرض ہے للذا وہ اعلی درجات اور مراتب کو بالیتا ہے۔

دوسری - ایثار کی مقدار

عجابد انسان الله تعالی سے تقرب اور اس کی ذات کی طرف سیراور سلوک کے لئے ارزشمند اور قیمی چیز کا سرایہ اوا کرتا ہے اگر کوئی انسان صدقہ دیتا ہے تو تھوڑے ے مل سے درگذر اور صرف نظر کرتا ہے اور اگر عبادت کرتا ہے تو تھوڑا سا وقت اور طاقت اس میں خرج کرتا ہے لیکن عجابد انسان تمام چیزوں سے صرف نظراور درگذر كريا ہے اور سب سے بالا تر ائي جان سے ہاتھ وطوليتا ہے اور اپني تمام متى كو اظلاص ے ساتھ اللہ تعالی کے سرو کر وتا ہے۔ مال اور جاہ و جلال مقام اور منصب اور اہل اور میال اور رشت داروں سے صرف نظر کرتا ہے اور اپنی جان اور روح کو اپنے یروردگار کے سرو کر ویتا ہے۔ جس کام کو متدین اور عارف لوگ بوری عمر کرتے ہیں عبد انسان ان مرے زیادہ تحورث سے وقت میں انجام دے دیتا ہے۔ عباہد انسان کی عظیم اور نورانی روح کے لئے مادیات اور مادی جمان تک ہوتا ہے اس واسطے وہ شیر کی طرح مادی جمان کے پنجرے کو توڑ آ ہے اور تیز پرواز کور کی طرح وسیع عالم اور رضایت النی کی طرف پرواز کرتا ہے اور اعلیٰ مقالت اور مراتب تک اللہ تعالیٰ کی طرف جا پنچا ہے۔ اگر دوسرے اولیاء خدا ساری عمریس تدریجا محبت اور عشق اور شود کے مقام تک چینے ہیں تو مجابد شہید ایک رات میں سو سال کا راستہ طے کر لیتا ہے اور

الله تعالی کا وعدہ ہے جو تو رات اور الجیل اور قرآن میں الله تعالی نے لکھ ویا ہے اور الله تعالی سے کون زیادہ وعدہ کو پورا کرنے والا ہے؟ جمیس یہ معالمہ مبارک ہو کہ جو تم نے خدا سے کرلیا ہوا ہے اور یہ ایک بڑی معادت ہے۔ "

قرآن مجید کی یہ آیت ایک بوی لطیف اور خوش کن آیت ہے کہ جو لوگوں کو مجیب اور لطیف اور ظریف انداز سے جماد کا شوق دلاتی ہے۔ ابتداء میں کہتی ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ نے مومنین کے مال اور جان کو خرید لیا ہے اور اس کے عوض ان کو بمشت رہا ہے یہ کتنا بمترین معالمہ ہے؟ اللہ تعالیٰ جو غنی مطلق اور جمان کا مالک ہے وہ خریدار ہے اور فروخت کرنے والے مومنین ہیں جو خدا اور آخرت پر ایمان رکھتے ہیں۔ اور جن چینوں پر معالمہ کیا ہے وہ مومنین کے مال اور جان ہیں اور اس معالمہ کا عوض جن چینوں پر معالمہ کیا ہے وہ مومنین کے مال اور جان ہیں اور اس معالمہ کا عوض بھن کہا ہو تھا فرات اور انجیل اور قرآن لیمنی تین آسانی بھشت ہے اس کے بعد خدا فراتا ہے کہ قورات اور انجیل اور قرآن لیمنی تین آسانی بوی کا بی جن میں اس طرح کا ان سے وعدہ درج کیا گیا ہے۔ پھر خدا فراتا ہے کہ کر کرے آخر مین خدا مومنین کہ کر کر کر چیزا کر کے بوکہ اللہ تعالیٰ سے بمتر وعدہ پر عمل کرے آخر مین خدا مومنین کو خوشخری دیتا ہے کہ یہ ایک بہت بری نیک بختی اور سعادت ہے۔

قرآن مجید ان لوگوں کے لئے جو فدا کے رائے میں شہید ہو جاتے ہیں مقالت عالیہ کو ثابت کرتا ہے اور فراتا ہے کہ ان لوگوں کو مردہ گمان نہ کو جو اللہ کے رائے میں شہید ہو جاتے ہیں بلکہ وہ زندہ ہیں اور اللہ تعالیٰ کے ہاں روزی پالخے ہیں۔ لفظ عندهم جو اس آیت میں ہے وہ بلند و بالا مقام کی طرف اشارہ ہے مرفے کے بعد انسان کی روح کا زندہ رہنا شہید کے ساتھ مخصوص نہیں ہے بلکہ تمام انسان زندہ ہیں لیکن شداء کی خصوصت ہی ہے کہ شہید اللہ کے ہاں عالیترین مقالت اور درجات میں زندہ رہتا ہے اور انہیں مقالت عالیہ میں روزی دیا جاتا ہو سروں کے ساتھ مساوی اور برابر نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کے رائے میں شمارت بہت بوی قیتی اور بوی عبارت ہے۔ عارف اس متاز رائے میں عالی مقالت تک جا پہنچتا ہے۔ اس بزرگ عبارت کو دو سری عبادت سے دو چیزوں کی وجہ مقالت تک جا پہنچتا ہے۔ اس بزرگ عبادت کو دو سری عبادت سے دو چیزوں کی وجہ

## پانچوان وسیله نامن خلق اوراحسان

خداوند عالم سے تقرب اور قرب صرف نماز روزہ فج اور زیارت ذکر اور دعا مین منحصر نہیں ہے اور نہ ہی مساجد اور معابد میں منحصر سے بلکہ اجتاعی ذمہ داریون کو انجام دینا اور احمان اور نیو کاری محلوق خدا کی خدمت کرنا بھی جب اس میں قصد قربت ہو تو وہ بھی بمترین عبادت ہے کہ جس کے ذریعے سے اپنے آپ کو بنانا اور نفس کی محیل كا اور نفس كى تربيت كرنا اور ذات اللي ك تقرب كا موجب موتا ہے۔ اسلام كى نگاه میں ایڈ کا قرب اور سرو سلوک اور تعبد کے معنی لوگوں سے کنارہ کشی اور گوشہ نشینی نمیں ہے بلکہ اجماعی ذمہ داریوں کو قبول کرتے ہوئے لوگوں میں رہ کر لوگوں کے ساتھ احمان اور نیکی انجام دینا اور مومنین کے ضروریات کو بورا کرنا اور انہیں خوش کرنا محروم طبقے کا دفاع مسلمانوں کے امور میں اہتمام کرنا اور ان کے مصائب کو دور کرنا اور خدا کے بندوں کی مدد کرتا یہ تمام اسلام کی نگاہ میں ایک بہت بری عباد تیں ہیں کہ جن کا ثواب ج اور عمرے کے کئی برابر زیادہ ہو تا ہے۔ اس کے متعلق سیکٹروں احادیث پنجبراور آئمہ اطہار علیم السلام سے وارد ہوئی ہیں۔ الم جعفر صادق علیہ السلام سے لقل ہوا ہے کہ اللہ تعالی فرماتا ہے کہ میری مخلوق میرے عیال بن میرے نزویک سب سے زیادہ محبوب انسان وہ ہے جو میری مخلوق پر مہرمان ہو اور ان کے ضروریات کے بجا

مقام لقاء الله تک پنچا ہے۔ اگر دوسرے لوگ ذکر آور ورد قیام اور قعود کے وسلے سے اللہ کا تقرب حاصل کرتے ہیں۔ تو الله تعالیٰ کے راستے میں جماد کرنے والا انسان زخم اور ورد سختی اور تکلیف کو برداشت کرتے ہوئے اپنی جان کی قربانی دے کر اللہ تعالیٰ کا تقرب ڈھونڈ آ ہے۔

ان دو میں بہت زیادہ فرق ہے۔ جنگ اور جماد کا میدان ایک خاص قتم کی نورانیت اور صفا اور معنونیت رکھتا ہے۔ شور و شغب اور عشق اور حرکت اور ایٹار کا میدان ہے۔ مجبوب کے رائے میں بازی لے جانے اور بیشکی زندگی کا میدان ہے۔ مورچ میں بیٹھنے والوں کا زمزمہ ایک خاص نورانیت اور صفا اور جاذبیت رکھتا ہے کہ جس کی نظیراور مثال مساجد اور معابد میں بہت کم حاصل ہوتی ہے۔

کی وجہ سے اس بہت بری اسلامی عبادت سے غفلت برتے ہین اور عبادت اور قرب اللی کو فقط نماز روزہ دعا اور زیارت ذکر اور ورد میں مخصر جانے ہیں۔

年からの大きななのかからかられるからまる

出土というかから かかととうないとうない

からからかんというとうとうとう

アクトラングトラントラスのである大き

Property of the property of th

とからからしなるというというというというというと

لائے میں زیادہ کوشش کرتے ہے "

رسول خدا صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ لوگ الله کے اہل و عیال بین الله کے زدیک سب سے زیادہ محبوب انسان وہ ہے جو الله کے اہل و عیال کو فائدہ پہنچائے اور ان کے دلوں کو خوشنود کرے ہے۔

الم محر باقر علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ کسی مومن کا کسی دوسرے مومن کے سامنے مسکرانا ایک حند اور نیکی ہوا کرتا ہے اور اس کی تکلیف اور گرفتاری کو دور کرنا بھی ایک نیکی ہے خدا کسی ایک چیز سے عبادت نہیں گیا کہ جو اس کے نزدیک مومن کے خوش کرنے سے زیادہ محبوب ہوگا ۵۰

امام جعفر صادق عليه السلام نے فرمايا ہے كہ "جو كسى مومن كو خوش كرے اس نے جمجھے خوش كيا ہوا ميل كو خوش كيا ہوا اسلام نے جمجھے خوش كيا ہوا اسلام كے خوش كيا ہوا اس نے خداكو خوش كيا ہو وہ جنت ميں واخل ہو گا۔ " اس نے خداكو خوش كيا ہو وہ جنت ميں واخل ہو گا۔ " امام جعفر صادق عليه السلام نے فرمايا ہے كہ ايك مومن كى حاجت اور ضرورت كو پوراكر دنيا اللہ تعالى كے نزديك بيں ايسے جج سے كہ جميں ايك لاكھ خرج كيا ہو زيادہ محبوب نے۔ "

ام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے۔ 'مسلمان کی ضرورت اور حاجت کے پورے کرنے میں کوشش کرنا خانہ کعبہ کے ستر وفعہ طواف کرنے سے بہتر ہے۔ ''
امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ایسے بندے ہیں جو لوگوں کو ان کی حاجات میں پناہ گاہ بنتے ہیں ہیہ وہ ہیں کہ جو قیامت میں اللہ تعالیٰ کے عذاب سے محفوظ ہو گئے۔ ''

جیے کہ آپ ملاحظہ فرہا رہے ہیں کہ احمان نیکو کاری اللہ کے بندول کی خدمت لوگوں کے مصائب دور کرنے میں کوشش اسلام کی نگاہ میں ایک بہت بردی عبادت شار ہوتے ہیں کہ اگر انسان اسے قصد قربت سے بجا لائے تو سے سخیل نفس اور اس کی تربیت اور قرب النی کا وسیلہ بنتا ہے۔ افسوس ہے کہ اکثر لوگ صحیح اسلام کو نہ پنچائے

کو بھی خدا سے طلب کو اور ان کے معمولی ہونے کی وجہ سے دعا کرنے کو ترک نہ کو کیونکہ معمولی چیزوں کا مالک بھی وہی ہے جو بوے امور کا مالک ہے۔

الذا خدا كے بندے كو دعاكنى چاہئے كونك وہ تمام وجود ميں خدا كا محتاج ب بلكه عين احتياج اور فقرب أكر ايك لحظ بهي الله تعالى كا فيض قطع مو جائ تو وه تابود و جانگا۔ جو کھ بھی بدے کو پنچا ہے وہ خداکی طرف سے ہو آ ہے انذا بدے کو اس تکوین اور طبعی احتیاج کو زبان سے اظمار کرنا چاہے اپنی احتیاج اور فقر اور بندگی کو عملی طور سے ابت کرنا چاہے اور اس کے سواکوئی عبادت کا اور مفہوم اور معنی نہیں ہے۔ انسان دعا کرنے کی حالت میں خدا کی یاد میں ہوتا ہے اور اس کے ساتھ راز اور نیاز کرتا ہے اور تضرع اور زاری جو عبادت کی رسم ہے غنی مطلق کے سامنے پیش کرتا

دنیا جمال سے اپ فقر اور احتیاج کو قطع کرتا ہے خرات اور کمالات کے مرکز اور منع کے ساتھ ارجاط برقرار کرتا ہے۔ عالم احتیاج سے پرواز کرتا ہے اور اپنی باطنی آئھ سے جال حق کا مثلبہ کرتا ہے۔ اس کے لئے دعا اور راز و نیاز کی حالت ایک لنی ترین اور بمترین حالت ہوتی ہے۔ خدا کے نیک بندے اور اولیاء اسے کی قیت ر کی قیت سے معاملہ نہیں کرتے محیفہ سجادیہ اور دوسری دعاؤں کی کتابوں کی طرف رجوع کیج کر مل آئمہ اطمار علیم السلام راز اور نیاز کرتے تھے۔ خدا سے ارجاط اور دعا کی تولیت کی اسید دعا کرنے والے کے دل کو کس طرح آرام اور دل کو كرى ويق ہے۔ اگر انبان مصائب اور مشكلات كے عل كے لئے خدا سے بناہ نہ مالكے وس طرح وه مشكلات كالحل كر سكتا ب اور زندگى كوكرم و نرم ركه سكتا ب؟ وعا مومن كا بتحيار ہے كہ جس كے وليے سے تا اميد اور ياس كا مقابلہ كرتا ہے

اور مشكلات كے حل كے لئے غيب كى خدا سے بناہ نہ مائل وسى طرح وہ مشكلات كا محل كرسكا ب اور زندگى كوگرم و زم ركه سكا ب؟ جھٹا وسیلہ

محميل روح اور قرب خداكى بهترين عبادت اور سبب دعا ہے اى لئے خداوند عالم نے اینے بندوں کو دعا کرنے کی وعوت دی ہے۔ قرآن مجید میں خدا فرما آ ہے مجھ ے ماگو اور وعا کو ماکہ میں تمہیں عنایت کول جو لوگ میری عبادت کرنے ہے تكبر كرت بين وه بهت جلدى اور خوارى كى حالت مين جنم مين داخل بو ي الله تعالی نے فرمایا ہے تضرع اور محفی طور سے خدا سے ماگو یقینا" خدا تجاوز اور ظلم کرنے والوں کو دوست نہیں رکھتا اور فرمایا اے میرے بندو مجھ سے سوال کرد ان سے کمہ دو کہ میں ان کے نزدیک ہوں اگر مجھے پکاریں تو میں ان کا جواب دو نگا۔

پنجبراکرم صلی اللہ علیہ و آلہ و ملم نے فرمایا ہے کہ 'وعا عبادت کی روح اور مغز

الم جعفر صادق عليه السلام نے فرمايا ہے كه دعا عبادت ہے۔ خدا فرماتا ہے كه لوگ میری عبادت کرنے سے تکبر کرتے ہیں۔ خدا کو پکار اور یہ نہ کمہ کہ بس کام ختم

ہو چکا ہے۔ " حضرت صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ مجھی دعا کو ترک نہ کرو کیونکہ تم ایسا عمل پیرا نمیں کو عے جو دعا سے زیادہ تقرب کا موجب ہو جمال تک کہ معمولی چیزوں

دعا مومن کا ہتھیار ہے کہ جن کے وسلے سے نا امیدی اور پاس کا مقابلہ کرتا ہے اور مشکلات کے حل کے لئے غیب کی طاقت سے بدد طلب کرتا ہے۔ پیغیر اور آئمہ علیم السلام ہیشہ اس ہتھیار سے استفادہ کیا کرتے تھے اور مومنین کو ان سے استفادہ کرنے کی سفارش کیا کرتے تھے۔

امام رضاعلیہ السلام نے اپنے اصحاب سے فرمایا کہ انبیاء کے ہتھیار سے فائدہ ماصل کو۔ یوچھاگیاکہ انبیاء کا ہتھیار کیا تھا؟ تو آپ نے فرمایا کہ دعا۔ "

امام محر باقرعلیہ السلام نے فرمایا کہ 'خدا اپنے بندوں میں اسے تیادہ دوست رکھتا ہے جو زیادہ دوا کرتا ہے میں حمیس وصیت کرتا ہوں کہ سحر کے وقت سے لے کر سورج فکٹے تک دعاکیا کو کیونکہ اس وقت آسان کے دروازے کھول دیتے جاتے ہیں اور لوگوں کا رزق تقیم کیا جاتا ہے اور ان کی بڑی بڑی حاجتیں پوری کی جاتی ہیں۔

دعا ایک عبادت ہے بلکہ عبادت کی روح ہے اور آخرت میں اس کا اجر دیا جاتا کے اور مومن کی معراج ہے اور عالم قدس کی طرف پرداز ہے روح کو کامل اور تربیت وی ہے اور قرب خدا تک پنجاتی ہے۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرایا ہے کہ مومن کا ہتھیار دعا ہے اور دعا دوا اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرایا ہے کہ مومن کا ہتھیار دعا ہے دوا دین کا ستون اور زمین اور آسمان کا نور ہے۔ امیر المومنین علیہ السلام نے فرایا ہے کہ نیک بختی اور سعادت کی چاپی دعا ہے۔ بہترین دعا وہ ہے۔ جو پاک اور تقوی والے ول سے ہو خدا سے مناجات کرنا نجات کا سبب ہو تا ہے اور اخلاص کے ذریعے نجات عاصل ہوتی ہے جب مصائب اور گرفاری میں شدت آ جائے تو خدا اسے پناہ لینی عالیہ الی عبادت ہے کہ اگر اس کے شرائط موجود ہوں اور درست چاہئے۔ للذا دعا ایک الی عبادت ہے کہ اگر اس کے شرائط موجود ہوں اور درست واقع ہو تو نفس کے کمال تک چنچ اور قرب خدا کا موجب ہوتی ہے اور یہ اثر یقینی طور سے دعا پر مرتب ہوتا ہے۔ اس لئے خدا کے بندے کو کی حالت اور کی شرائط میں اس بوی عبادت سے غافل نہیں ہونا چاہئے کیونکہ کی وقت بھی بغیراثر کے نہیں ہوا کرتی گرچہ اس کا فوری طور سے ظاہر بظاہر اثر مرتب نہ ہو رہا ہو۔ ہو سکتا ہے کہ ہوا کرتی گرچہ اس کا فوری طور سے ظاہر بظاہر اثر مرتب نہ ہو رہا ہو۔ ہو سکتا ہے کہ

دعا کرنے والے کی خواہش اور سوال کو موخر کر دیا جائے یا دنیا بیں بالکل پوری ہی نہ کی جائے لیکن ایسا ہونا بھی بغیر مصلحت کے نہ ہو گا۔ بھی مومن کی دنیاوی خواہش کے قبول کرنے بیں واقعا" مصلحت نہیں ہوتی۔ خداوندعالم بندے کی مصلحوں کو اس سے زیادہ بہتر جانتا ہے لیکن بندے کو ہجشہ اپنے احتیاج اور فقر کے ہاتھ کو قادر مطلق کے سامنے پھیلاتے رہنا چاہئے اور اپنی حاجوں کو اس سے طلب کرتے رہنا چاہئے اگر اس کی مصلحت ہوئی تو اس دنیا بیس اس کی حاجوں کو پورا کیا جائیگا لیکن خدا بھی مصلحت کی مصلحت ہوئی تو اس دنیا بیس اس کی حاجوں کو پورا کیا جائیگا لیکن خدا بھی مصلحت دیگتا ہے کہ اپنی بندے کی حاجت کو موخر کر دے باکہ وہ اللہ تعالیٰ سے زیادہ راز و نیاز دیمان سے کہ اپنی بندے کی حاجت کو موخر کر دے باکہ وہ اللہ تعالیٰ اپنے اور مناجات کرے اور وہ اعلیٰ مقالمت اور ورجات تک جا پہنچ اور بھی اللہ تعالیٰ اپنے بندے کی مصلحت اس میں دیکھتا ہے کہ اس کی حاجت کو اس دنیا میں پورا نہ کیا جائے بیک ہیشہ وہ خدا کی یاد میں رہے اور آخرت کے جمان میں اس کو بہتر اجر اور ثواب منایت فرمائے۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فربایا ہے کہ خدا اس بردے پر اپنی رحت نازل کرے۔ جو اپنی حاجوں کو خدا سے طلب کرے اور دعا کرنے میں اصرار معاملے خواہ اس کی عاجیں پوری کی جائیں یا پوری نہ کی جائیں آپ نے اس وقت یہ آیت علاقت کی وادعوار بی عسی الا اکون بدعا ربی شقیا ا

امام جعفر سادق علیہ السلام نے فرایا ہے بھی مومن اپنی عابت کو خدا سے طلب کرتا ہے لیکن خدا اپنے فرشتوں کو تھم دیتا ہے کہ میری برندے کی عابت کے پورے کئے جانے کو موفر کر دو کیونکہ دوست رکھتا ہے کہ اپنے برندے کی آواز اور دعا کو زیادہ سنتا رہے پس قیامت میں اس سے کے گا اے میرے برندے تو نے جھے سے طلب کیا تھا لیکن میں نے تیرے قبول کئے جانے کو موفر کر دیا تھا اب اس کے عوض فلاں ثواب اور فلاں ثواب بھے عطا کرتا ہوں اس طرح فلانی دعا اور فلان دعا۔ اس وقت مومن آرزو کرے گاکہ کاش میری کوئی بھی دعا دنیا میں قبول نہ کی جاتی یہ اس لئے تمنا

باتوان وكسيله

روزه

تزكيہ نفس اور اس كے پاك كرنے اور خود سازى كے لئے ايك بهت بوى عبادت كه جس كے بهت زيادہ اثرات پائے جاتے جي ده روزه ہے۔ روزے كى فضيلت ميں بهت زيادہ احاديث وارد بوئى جي جيد رسول خدا صلى الله عليه و آله وسلم نے فرمايا ہے كرا دوزہ جنم كى آگ سے حفاظت كرنے والى دُھال ہے كا مناسبة عليہ و آله وسلم عناظت كرنے والى دُھال ہے كا اللہ عليہ و آله وسلم عناظت كرنے والى دُھال ہے كا اللہ عليہ و آله وسلم عناظت كرنے والى دُھال ہے كا اللہ عليہ و آله وسلم عناظت كرنے والى دُھال ہے كا اللہ عليہ و آله و سلم عناظت كرنے والى دُھال ہے كا اللہ عليہ و اللہ و سلم عناظت كرنے والى دُھال ہے كا اللہ عليہ و اللہ و سلم عناظت كرنے والى دُھال ہے كا اللہ عليہ و اللہ و الل

الم جعفر صادق عليه السلام نے فرمايا ہے كه فدا فرماتا ہے كه روزہ ميرے لئے به اور ميں بى اس كى جزاء دو تكا ٥٢٣ ،

امام جعفر صادق عليه السلام نے فرمایا ہے که روزہ رکھنے والا بہشت میں پھر آ ہے اور قائدہ حاصل کی ہے اس کے لئے فرشتے افطار کرنے تک دعا کرتے ہیں۔ "

یفیبرعلیہ السلام نے فرمایا ہے جو مخص ثواب کے لئے ایک مستحی روزہ رکھے اس کے لئے بیٹ ستحی روزہ رکھے اس کے لئے بخشا جانا واجب الحب حضرت صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے۔ روزہ وار کا سونا بھی عبادت ہے اور اس کا چپ رہنا تعبیج ہے۔ اور اس کا عمل مقبول اور اس کی دعا قبول کی جاتی ہے۔ اور اس کا عمل مقبول اور اس کی دعا قبول کی جاتی ہے۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالی فرما یا ہے نیک

کرتا ہے۔ جب وہ آخرت کا ثواب دیکتا ہے الم جعفر صادق علیہ السلام نے فرایا ہے۔ دعا کے آداب کو حفظ کر اور متوجہ رہ کہ کس کے ساتھ بات کر رہا ہے اور کس طرح اس سے سوال کر رہا ہے اور کس لئے اس سے سوال کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عظمت اور بزرگی کو یاد کر اور اپنے دل میں جھانک اور مشاہرہ کر کہ جو کچھ تو دل میں رکھتا ہے۔ فدا اسے جانتا ہے اور تیرے دل کے اسرار سے آگاہ ہے تیرے دل میں جو حق یا باطل پنیاں اور چھیا ہوا ہے اس سے مطلع ہے اپنی ہلاکت اور نجات کے راستے کو معلوم کر کسیں ایبا نہ ہو کہ تو فدا سے ایسی چیز کو طلب کرے کہ جس میری ہلاکت ہو جب کہ تو خیال کرتا ہے کہ اس میں تیری نجات ہے۔

خدا قرآن مجید میں فرمانا ہے کہ بھی انسان خیری جگہ اپ شرکو جابتنا ہے انسان
اپ کاموں میں جلد باز اور جلدی کرنے والا ہے۔ پس ٹھیک فکر کر کہ خدا سے س کا
سوال کر رہا ہے اور کس لئے طلب کر رہا ہے۔ دعا اپ دل کو پروردگار کے مشاہدے
کے لئے پچھلانا ہے۔ اور اپ نتمام اختیارات کو چھوڑنا اور تمام کاموں کو اللہ تعالیٰ کے
سپرد کر دینا ہے۔ اگر تو نے دعا کے شرائط پر عمل نہ کیا تو اس کے قبول کئے جانے کے
انتظار میں نہ رہ کیونکہ خدا تیرے راز اور سب سے زیادہ مخفی راز سے بھی آگاہ اور
مطلع ہے۔ شاید تو خدا سے ایسی چیز طلب کر رہا ہے جب کہ تیری نیت اس کے خلاف

بندول کے اعمال وس برابر سے سات سو برابر ثواب رکھتے ہیں سوائے روزے کہ جو میرے لئے مخصوص ہو تو اس کی جزاء میں دونگا ایس روزے کا ثواب صرف خدا جاتا ہے۔ ۵۲ /۲۰

امیر المومنین علیہ السلام نے روایت کی ہے کہ رسول خدا نے معراج کی رات روایا۔ اسے میرے خالق۔ پہلی عبادت کوئی ہے تو اللہ تعالی نے فرمایا کہ پہلی عبادت ماکت رہنا اور روزہ ہے۔ پیغیبر علیہ السلام نے عرض کی اے میرے خالق روزہ کا اثر کونیا ہے؟ اللہ تعالی نے فرمایا کہ روزے کا اثر دانائی ہے اور دانائی معرفت کا سبب ہوتی ہے۔ اور معرفت یقین کا سبب بنتی ہے اور جب انسان یقین کے مرجعے تک پنچا ہوتی ہے۔ اور معرفت یقین کا سبب بنتی ہے اور جب انسان یقین کے مرجعے تک پنچا ہوتی ہے۔ تو پھراس کو کوئی پرواہ نہیں کہ وہ سختی میں یا آرام میں زندگی کرئے۔

روزہ ایک خاص عبادت ہے کہ جس میں دو پہلو تفی اور اثبات موجود ہو تے ہیں پہلا اپنے نفس کو کھانے پینے اور عزیز لذت سے جو شرعا جائز ہے روکنا اور محافظت كرنال اى طرح خدا اور رسول ير جموت نه باندهنا اور بعض دو سرى چزول كو ترك كرنا ہوتا ہے۔ دوسرا۔ قصد قربت اور اظام کہ جو درحقیقت اس عبادت کے روح کے بنزلہ ہے۔ روزے کی حقیقت نفس کو روکنا اور مادی لذات سے حتی طور سے قصد قربت سے محافظت کرنا ہو تا ہے۔ کھانا پینا جنسی عمل خدا اور رسول پر جھوٹ باندھنا روزے کو باطل کر دیتے ہیں فقہی کتابوں میں روزے کی یوں تعریف کی گئی ہے کہ اگر کوئی ان امور لینی کھانے پینے جماع خدا اور رسول پر جھوٹ باندھے۔ انزال منی۔ حقنہ كرنا- عسل ارتماى- جنابت يرباقى ربناكو قصد قربت سے ترك كرے تواس كى عباوت می ہے اور اس کی قضاء اور کفارہ نہیں بتلایا گیا ہے بلکہ روزہ اس سے زیادہ وسیع معنی میں بیان کیا گیا ہے۔ مدیث میں آیا ہے کہ روزہ صرف کھانے سنے کے ترک کرنے کا نام نہیں ہے بلکہ حقیقی روزہ وار وہ ہے کہ جس کے تمام اعضاء اور جوارح گناہوں کو ڑک کریں لینی آنکھ آ تھوں کے گناہوں سے اس طرح زبان اور کان ہاتھ پاؤل اور دوسرے اعضاء اینے اینے گناہون کو ترک کریں ایسا روزہ اللہ کے خاص بندول کا ہے۔

اس سے بلند اور بالا ایک وہ روزہ ہے جو خاص الخاص لوگوں کا روزہ ہے اور وہ ان چزوں کے ترک کرنے کے علاوہ اپنے ول کو ہراس خیال اور قکرے قارغ کروے جو خداکی یادے روکے اور بیشہ خداکی یادیس رے اور اے عاضر اور ناظر جانے اور اینے آپ کو خدا کا ممان جانے اور اینے آپ کو خدا کی ملاقات کے لئے آبادہ کرے۔ نموے کے طور پر اس مدیث کی طرف توجہ کیجے الم جعفر صادق علیہ السلام فراتے ہیں روزن مرف کھانے اور پینے کو ترک کرنے سے عاصل نیس ہوتا۔ جب روزہ رکھ تو مجر کان اور آکھ اور زبان اور شکم اور شرمگاہ کو بھی گناہوں سے محفوظ کرے اور ساکت رے سوائے نیکی اور مفید کلام کے بات کرنے سے رکا رہے اور اپنی فدمت کرنے والوں اور نوکوں سے زی کے جتنا ہو سکتا ہے ساکت رہے سوائے فدا کے ذکر کے اور اس طرح نہ ہو کہ روزے والا دن اس طرح کا ہو کہ جس دن روزہ نہ رکھا ہوا ہو۔ رسول خدا صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے این خطبہ میں فرمایا ہے جو مخص ماہ رمضان کا روزہ ساکت ہو کر رکھے اور کان اور انکھ اور زبان اور شرمگاہ اور ووسرے بدن کی اعضاء کو جھوٹ اور حرام اور غیبت سے اللہ تعالیٰ کے تقرب کی نیت سے رکے رکھ تو وہ روزہ اس کے تقرب کا اس طرح سبب بے گاکہ گویا وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا ہم نشین ہو۔

الم معنفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اروزہ صرف نہ کھانے اور پینے کا نام میں ہے۔ بلکہ اس کے شرائط ہیں کہ ان کی محافظت کرنی چاہئے باکہ روزہ کامل اور آم ہو سکے وہ ہے سکوت اور چپ رہنا۔ کیا تم نے حضرت مریم علیما السلام کی بات نہیں سی کہ جو آپ نے لوگوں کے جواب میں کما تھا کہ میں نے اللہ تعالی کے لئے نذر کی موتی ہے کہ آج کے دن کی سے بات نہ کروں یعنی چونکہ روزے سے ہوں جھے چپ رہنا چاہئے المذا جب تم روزہ رکھو تو اپنی زبان کو جھوٹ بولنے سے روکو۔ اور غصہ نہ کرو۔ گالیاں نہ دو بری باتیں نہ کرو۔ جھڑا اور اڑائی نہ کرو۔ ظلم اور ستم سے پر تیز کرو۔ اللہ تعالی کے کرو۔ جمالت اور بد اظاتی اور ایک دو سرے سے دوری سے بر بیز کرو۔ اللہ تعالی کے کرو۔ جمالت اور بد اظاتی اور ایک دو سرے سے دوری سے بر بیز کرو۔ اللہ تعالی کے

ذكر اور نمازے غافل نہ رہو۔ سكوت اور تعقل اور صبرو صدق اور برے لوكول سے دوری کا خیال کرو۔ باطل کلام جھوٹ بہتان وشمنی سوء ظن غیبت چفل خوری سے اجتناب کو- اور آخرت کی طرف توجہ رکھو اور اس دن کے آئے کے انظار میں رہو کہ جس ون خدا کا وعدہ بورا ہو گا اور اللہ تعالیٰ کی ملاقات کا سامان مبیا کو- آرام اور وقار خشوع خضوع ذلت کہ جب کوئی بندہ این مولی سے ڈر تا ہے اس کی رعایت کرو۔ خوف اور امید خوف اور ترس کی حالت میں رہو اور اگر اینے ول کو عیبول سے اور باطن کو وهوکا وینے سے اور بدن کو کثافت سے پاک اور صاف کو اور اللہ تعالی کے علاوہ ہر ایک چڑے بیزاری کرو۔ اور اللہ کی حکومت کو روزے کے ولیے اور ظاہر اور باطن کو جس سے خدائے منع کیا ہے خالی کرنے سے قبول کر لیا اور اللہ تعالی سے خوف اور خثیت کو ظاہر اور باطن میں اداکیا اور روزہ کے دنوں اینے نفس کو خدا کے لتے بخش دیا اور این ول کو خدا کے لئے خال کر دیا اور اے محم دیا تاکہ وہ اللہ تعالی ك احكام ير عمل كرے أكر اس طرح اور اس كيفيت سے روزہ ركھا تو پھر تو واقعا روزہ وار ہے اور اینے وظیفہ پر عمل کیا ہے اور ان چیزوں میں جنتی کی کو گے اتا ہی تیرا روزہ ناقص ہو جائے کونکہ روزہ رکھنا صرف نہ کھانے اور پینے سے نہیں ہو تا بلکہ خدا تے روزے کو تمام افعال اور اقوال جو روزے کو باطل کردیتے ہیں تجاب اور مانع قرار ویا ہے اس روزے رکھنے والے کتنے تھوڑے ہیں اور بھوکے رہے والے بہت زیادہ

## اینے آپ کوسنوارنے میں روزے کا کردار

اگر روزے کو ای طرح رکھا جائے کہ جس طرح پینبر اسلام نے چاہا ہے اور اس کیفیت اور شرائط سے بجالا جائے کہ جو شرعیت نے معین کیا ہے تو پھر روزہ ایک بعت بوی قیمتی اور مہم عبادت ہے اور نفس کے پاک کرنے میں بہت زیادہ اثر کرتا ہے روزہ ہر حالت میں نفس کو گناہوں اور برے اخلاق سے خالی کرنے اور نفس کو کامل اور

زینت دیے جانے والے اور اللہ تعالی کے اشراقات سے استفادہ کرنے میں کال طور سے مور ہو تا ہے۔ روزہ رکھنے والا گناہوں کے ترک کرنے کے ویلے سے نفس امارہ ير كنفرول كرك اين قابو مين ركھتا ہے۔ روزے كے دن گناموں كے ترك كرنے ہے نفس کی ریاضت اور عملی تجربے کا زمانہ ہوتا ہے۔ اس زمانے میں نفس کو گناہوں اور كثافت سے پاك كرنے كے علاوہ جائز لذات كھانے پينے سے بھى چھم يوشى كرتا ہے اور اس وسلے سے اپنے نفس کو صفا اور نورانیت بخشا ہے کیونکہ بھوک باطن کے صفا اور خداکی طرف توجه کا سب ہوتی ہے۔ انسان بھوک کی حالت میں غالبا" خوش حال کی مالت پدا کر لیتا ہے کہ جو پیٹ بھری مالت میں اسے ماصل نہیں ہوتی۔ خلاصہ روزہ تقویٰ حاصل کرتے میں بت زیادہ تاثیر رکھتا ہے ای لئے قرآن مجید میں تقویٰ حاصل كرتے كو روزے كے واجب قرار وينى كى غرض بتلايا كيا ہے۔ قران ميں ہے" اے وہ لوگوجو ایمان لے آئے روزہ تم پر واجب کیا گیا ہے جسے کہ پہلے لوگوں پر واجب کیا گیا اک تھا تم اس ویلے سے صاحب تقویٰ ہو جاؤ جو مخص ماہ رمضان مین روزہ رکھ اور چونک روزہ دار بورے مینے مین گناہوں اور برے اظال سے پر بیز کرتا ہے اور اپنے س پر قابو یا لیتا ہے تو وہ ماہ رمضان کے بعد بھی گناہوں کے ترک کرنے کی حالت کو

یماں تک جو پھے کما اور لکھا گیا ہے وہ ہے روزے کا نفس انسانی کے پاک کرنے اور نفس کو گناہوں اور کثافتوں سے صاف کرنے کا اثر لیکن روزہ کچھ مثبت اثرات بھی رکھتا ہے جو نفس کو کمال تک پینچنے اور باطن کے خوشما ہونے اور ذات اللی تک تقرب کا موجب اور سبب بنتا ہے۔ جیسے۔

1- روزہ لیعنی نفس کو مخصوص مفطرات سے روکنا ایک ایسی عبادت ہے کہ جس میں اخلاص اور قصد قربت سے نفس کی جمیل اور تربیت ہوتی ہے اور قرب اللی کا دوسری عبادتوں کی طرح سبب بنتی ہے۔

2- گناہوں اور اور لذات کے ترک کرنے سے روزہ وار کا ول صاف اور پاک ہو جاتا

صاحب كرامت قرار ديئ كئ مو- اس من تمارا سائس لينا شبيع كا ثواب ركمتا ب اور تمارا سونا عباوت كا ثواب ركھتا ہے۔ اس مينے ميں تمارے اعمال قبول كے جاتے ہيں اور تمهاری دعائیں قبول کی جاتی ہیں پس تم کی نیت اور پاک دل سے خدا کو پکارو کہ اس نے مہیں اس میں روزہ رکھنے اور قرآن روھنے کی توفق عنایت فرمائی ہے کیونکہ بدبخت اور شقی ترین وہ مخف ہے جو اس بزرگ مینے میں اللہ تعالی کے بخشے جانے سے محروم رہے اس میں ابن بھوک اور پاس سے قیامت کی بھوک اور پاس کو یاد کرو۔ فقراء اور ماکین کو صدقہ دو اور برول کا احرام کرد اور اپنے سے چھوٹوں پر رحم کد-اور رشتہ داروں سے صلہ رحمی کو۔ اپنی زبان کی مفاظت کو اور حرام چیزوں سے اپنی آ تھوں کو بند کو اور کانوں کو حرام کے سننے سے بند کو- تیبوں پر رحم اور مرانی كو- اور الن كنابول سے توب كو- اور نماز كے اوقات ميں النے باتھوں كو دعاكرتے كے لئے بلند كو كونك بير وقت بحرين وقت ہے كہ خدا لوگوں ير رحمت كى أگاہ وال ہے اور ان کی مناجات کو قبول کرتا ہے اور ان کی نکار پر لیک کتا ہے جب کوئی سوال كے اے عطاكريا ہے اور اس كى دعاكو قبول كريا ہے۔ لوگو! تممارى جائيں تممارے اعلل کے مقابلے میں گروہی ہیں استغفار کے ذریعے انہیں آزاد کراؤ۔

تہماری پشت گناہوں کی وجہ سے علین ہو چکی ہے طویل سجدوں سے اس بار علین کو بلکار کرد اور جان لو کہ خدا نے اپنی عزت کی قتم کھا رکھی ہے کہ نماز پڑھنے اور سجدہ کر فیامت کے دن جنم کی آگ سے ور سجدہ کر فیامت کے دن جنم کی آگ سے ورائے۔

لوگو! جو مخض اس مینے میں روزہ دار کو افطاری کرائے اے ایک بنرے کے آزاد کرنے کا ثواب دیا جائےگا اور گذرے ہوئے گناہوں کو معاف کر دیا جائےگا۔ کما گیا۔ یا رسول اللہ۔ ہم تمام افطاری دینے پر قدرت نہیں رکھتے۔ آپ نے فرمایا کہ دوزخ کی آگ سے بچو خواہ ایک کلاا یا پانی کا ایک گھونٹ پلاتا ہی کیوں نہ ہو۔ لوگو! جو مخض اس مینے میں اپنے افلاق کو اچھا کرے قیامت کے دل یل صراط سے عبور کرے گا۔ اور خدا

ہ اور خدا کے سوا ہر فکر اور ذکر سے فارغ ہو جاتا ہے اس وسلے سے اللہ تعالیٰ کے اشراقات اور افاضات اور لقاء اللہ کی استعداد اور قابلیت پیدا کر لیتا ہے اور اس حالت میں اللہ تعالیٰ کے میں اللہ تعالیٰ کے الطاف اور عنایات اسے شامل حال ہو جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے جذبے سے قرب اللی کو حاصل کر لیتا ہے۔ اس لئے احادیث میں وارد ہوا ہے کہ روزے دار کا مانس لیتا اور سونا بھی ثواب اور عبادت ہے۔

3- روزے کے دن عبارت اور نماز اور دعا اور قران پڑھے ذکر اور خیرات اور مبرات کے بہترین دن ہوتی ہیں کیونکہ نفس حضور قلب اور اظلاص اور اللہ تعالی کی طرف توجہ کرنے کے لئے دو سرے دلوں سے زیادہ آمادہ اور حاضر ہوتا ہے۔ ماہ رمضان عبارت کی بمار اور خدا کی طرف توجہ کرنے کے لئے بہترین وقت ہوا کرتا ہم ای لئے احادیث میں ہے کہ جب ماہ رمضان آتا تھا تو امام جعفر صادق علیہ السلام اپنے قرند سے سفارش کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ اعبادت کرنے میں کوشش کو کیونکہ اس مینے میں رزق تقسیم کیا جاتا ہے۔ اور اجل اور موت تکھی جاتی ہے۔ اس میں وہ لوگ جو خدا کے پاس جائیں گے تکھے جاتے ہیں۔ ماہ رمضان میں ایک رات ایس کہ جس میں عبادت کرنا ہزار مینے سے زیادہ افضل ہے آمیر المومنین نے لوگوں سے فرمایا کہ اللہ معبادت کرنا ہزار مینے سے زیادہ اور توبہ اور استغفار کرو کیونکہ دعا کے وسلے سے تم سے مصبحین دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں مصبحین دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں مصبحین دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں میں دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں میں دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں میں دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں میں دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں میں دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں میں دور کی جائیں گی اور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مث جائیں میں دور کی جائیں گی دور تو بالے دور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مثل کی دور کی جائیں گیں دور کی جائیں گی دور تو بالے دور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مثل کی دور کی جائیں گیں دور کی جائیں گی دور کی جائیں گیا دور توبہ اور استغفار کے ذریعے سے تمہارے گناہ مثل کی دور کی جائیں گیا دور توبہ دور کی جائیں گیں کی دور کی جائیں گی دور کی جائیں کی دور کی جائیں

امیر المومنین نے روایت کی ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک دن ہمارے لئے خطبہ بیان کیا اور اس میں فرمایا لوگو۔ ماہ رمضان کا ممینہ برکت اور رحمت اور مغفرت کیا تھ تہمارے طرف ایا ہے یہ ممینہ دو مرے ممینوں سے خدا کے نزدیک بہترین ممینہ ہے۔ اس کے دن دونوں سے بہترین دن ہیں اور راتیں راتوں میں سے بہترین راتیں ہیں اس کی گھڑیاں گھڑیوں میں سے بہترین گھڑیاں ہیں یہ ایما ممینہ ہے کہ جس میں تم خدا کی طرف اس میں دعوت دیے گئے ہو اور اللہ تحالی کے نزدیک

رجع بیں بالضوص سحری اور شب قدر کہ جس میں جاگتے رہنا اور عبادت کرنا ہزار مینے ے افضل ہے خدائے اس مینے میں عام دربار لگایا ہے اور تمام موسنین کو اپنی طرف مهمانی کے لئے بلایا ہے اس وعوت کا پیغام پنجبر علیم السلام لائے ہیں۔

میزبان جواد مطلق ہے۔ اللہ کے مقرب فرشتے مہمان مومنین کے خدمت گزار بیں۔ اللہ تعالیٰ کی نعبتوں کا عام دستر خوان بچھا ہوا ہے۔ مختلف قتم کی نعبتیں اور جوائز کہ جنہیں نہ کسی آنکھ نے دیکھا ہے اور نہ کسی کان نے سنا ہے۔ اور نہ کسی کے دل پر خطور کیا ہے مہیا کر دی گئی ہیں۔ رمضان کا مہینہ پر برکت اور بافضیلت مہینہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کی توفیق ہر طرف سے آمادہ اور مہیا ہے۔ دیکھیں کہ ہماری ہمت اور لیافت کتی ہے آگر ہم نے غفلت کی تو قیامت کے دن پشیان ہونے لیکن اس دن پشیانی کوئی فائدہ مند نہ ہوگی۔ ماہ رمضان کی دعائیں مفاتی البخان اردہ اور دو سری دعاؤں کی تقرب اور سیرہ جلے مفاتی جائجان جدید وغیرہ۔ خلوص اور توجہ کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے تقرب اور سیرہ سلوک کے لئے ان سے استفادہ کیا جا سکتا ہے۔

آخر میں بتلا دینا چاہتا ہوں کہ باتی تمام عبادات بھی نماز اور روزے ذکر اور رمانے کی میں بتلا دینا چاہتا ہوں کہ باتی تمام عبادات بھی نماز اور تربیت نفس میں مفید اور موثر ہوتے ہیں چونکہ ہماری بنا اختصار پر تھی لنذا ان کی توضیح اور تشریح سے صرف نظر

the state of the s

- - L

ASSOCIATION KHE
SHIA ITHNA ASHER
JAMATE

اسے آزاد کرے گا۔ جو مخض اس مینے میں کی بندے کے کام کو آسان کر دے فدا وند عالم قیامت کی دن اس کے کام کو آسان کر دے گا۔ جو مخض اس مینے میں اپنی برائی کو لوگوں سے ردکے خدا قیامت کے دن اپ غضب کو اس سے ردکے گا۔ جو مخض کی بیٹم کی عزت کرے خدا قیامت کے دن اس اپنی رحمت سے متصل کرے گاجو مخض قطع رحمی کرے خدا قیامت کے دن اس سے اپنی رحمت کو قطع کر دے گا۔ جو مخض اس مینے میں مستحب نمازیں پڑھے خدا اس کے لئے جہنم سے برات لکھ دے گا۔ جو مخض اس مینے میں محمی پر زیادہ درود بھیج خدا اس کے بات بڑھے اس کو ایک گاری قرار دے گا۔ جو مخض اس مینے میں جمھ پر زیادہ درود بھیج خدا اس کے بات پڑھے اس کو ایک برائ کو آب کی ایک آب پڑھے اس کو ایک قران کے ختم کرنے کا جو دو مرے مینوں میں پڑھے گا ثواب دیا جائے گا۔ لوگوا کی مینے میں جنت کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں اللہ تعالیٰ سے طلب کو کہ دہ تم پر بھر نہ کہ دہ تم پر کھول نہ دیے جاتے ہیں اللہ تعالیٰ سے طلب کو کہ دہ تم پر کھول نہ دیے جاتے ہیں اللہ تعالیٰ سے طلب کو کہ دہ تم پر کھول نہ دیے جاتے ہیں اللہ تعالیٰ سے طلب کو کہ دہ تم پر کھول نہ دیے جاتے ہیں اللہ تعالیٰ سے طلب کو کہ دہ تا سے طلب کو دی تم پر کھول نہ دیے جاتے ہیں۔ خدا سے طلب کو دیا جاتے ہیں۔ خدا سے طلب کو دہ تم پر کھول نہ دیے جاتے ہیں شیطانوں کو زنجروں میں بند کر دیا جاتے ہیں۔ خدا سے طلب کو کہ دو تم پر تسلط اور غلبہ نہ دیا جاتے ہیں۔ خدا سے طلب کو کہ دو تم پر تسلط اور غلبہ نہ دیا جاتے۔

امير المومنين عليه السلام فرمات بين كه بين ك بين كى خدمت بين عرض كيايا رسول الله اس مين بين مين سب سے بهترين عمل كونسا ہے؟ رسول خدا صلى الله عليه
واله وسلم نے فرمايا اے ابو الحن-

اس مینے میں محرات سے پر میز کرنا سب سے زیادہ افضل عمل ہے۔ "
جیسے کہ ان احادیث سے معلوم ہوتا ہے یہ ہے کہ ماہ رمضان پر برکت اور
پافضیلت ممینہ ہے یہ عبادت اور اپنے آپ کو بنانے دعا اور تنجد نفس کی شکیل اور
تربیت کا ممینہ ہے۔ اس مینے میں عبادت دو سرے مینوں کی نسبت کئی برابر ثواب
رکھتی ہے یہاں تک کہ اس مینے میں مومن کا سانس لینا بھی عبادت ہے۔ اس مینے
میں جنت کے دروازے مومنین کے لئے کھول دیئے جاتے ہیں اور جمنم کے دروازے
میں جنت کے دروازے مومنین کے لئے کھول دیئے جاتے ہیں اور جمنم کے دروازے
میر کر دیئے جاتے ہیں۔ اللہ تعالی کے فرشتے خدا کے بندوں کو عبادت کی طرف بلاتے

- 9- فاذا سؤيته و نفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ـ حجر/ ٢٩.
- ولقد كرّمنا بنى آدم و حملناهم فى البر والبحر و رزقناهم من الطيبات و فضّلناهم على كثير
   ممن خلقنا تفضيلاً ـ اسراء / ٧٠ .
- 11- قل ان الخاسرين الذين خسروا انفسهم و اهليهم يوم القيامة الا ذالك هوالخسران المبين ـ زمر/ ١٥.
- العلى عليه السلام: عجبت لمن ينشد ضالته و قد اضل نفسه فلا يطلبها ـ غررالحكم / ص ٢٩٥.
  - ۱۳ ويسئلونك عن الروح قل الروح من امر ربى و ما اوتيتم من العلم الا قليلاً \_اسراء / ۸۵.
- ۱۲۰ قال على عليه السلام: ان النفس لجوهرة ثمينة من صانها رفعها و من ابتذلها وضعها ـ غررالحكم / ص ٢٢۶.
  - ۵) قال على عليه السلام: من عرف نفسه لم يهنها بالفانيات \_ غررالحكم / ص 959.
- ٢١ قال على عليه السلام: من عرف شرف معناه صانه عن دناثة شهوته و زور مناه \_غررالحكم /
   ص ٧١٠.
  - ١٥ قال على عليه السلام: من شرفت نفسه كثرت عواطفه ـ غررالحكم / ص ٩٣٨.
  - آم على عليه السلام: من شرفت نفسه نزّهها عن ذلّة المطالب غررالحكم / ص ۶۶۹.
    - ١٥ وامّا من خاف مقام ربّه و نهى النفس عن الهوى فانّ الجنة هى المأوى ـ نازعات / ٤١.
      - ٢- و ما ابرَّه نفسي أنَّ النفس لامَّارة بالسوء الا ما رحم ربَّي ـ يوسف / ٥٣.
- النبي صلى الله عليه و آله: اعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك \_ بحار / ج ٧٠ ص ٩٤.
- و من استنام اليها الملكته و الله النفس لاتارة بالسوء فمن اثتمنها خانته و من استنام اليها الملكته و من رضى عنها اوردته شرّالموارد ـ غررالحكم / ص ٢٢٤.
  - ٢٣- قال على عليه السلام: الثقة بالنفس من اوثق فرص الشيطان ـ غررالحكم / ص ٥٤.
- م77 قال على بن الحسين عليه السلام فى دعائه: الهى اليك اشكو نفساً بالسوء امّارة و الى الخطيئة مبادرة و بمعاصيك مولعة و لسخطك متعرضة تسلك بى مسالك المهالك ـ بحار / ج ٢٩ ص ١٤٣.
- ان لم يستجيبوا لك فاعلم انما يتبعون اهوائهم و من اضل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله
   ان الله لايهدى القوم الظالمين -قصص / ٥٠.
- ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن و الانس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم اعين لايبصرون بها
   ولهم آذان لايسمعون بها اولئك كالانعام بل هم اضل اولئك هم الغافلون \_ اعراف / ١٧٩ .



- لقد من الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولاً من انفسهم يتلوا عليهم آياته و يؤكّيهم و يعلمهم
   الكتاب و الحكمة و ان كانوا من قبل لفي ضلال مبين آل عمران / ١٩٤٢.
- عال رسول الله صلّى الله عليه و آله: عليكم بمكارم الاخلاق فان الله عزوجل بَعْثَني بهاـ
   بحار/ج ۶۹ ص ۳۷۵.
- ٩ \_ عن النبي صلى الله عليه و آله انه قال: اتما بعثت لاتمم مكارم الاخلاق ـ مستدرك /ج ٢ ص ٢٨٢.
- م \_ قال ابوعبد الله عليه السلام: أنّ الله تبارك و تعالى خصّ الانبياء بمكارم الاخلاق، فمن كانت فيه فليحمد الله على ذلك، و من لم يكن فليتضرع الى الله و ليسئله مستدرك / ج ٢ ص ٢٨٣.
- ۵ قال امیرالمؤمنین علیه السلام: لوکنا لانرجو جنة و لا نخشی ناراً و لا ثواباً ولا عقاباً لکان
   ینبغی لنا ان نطلب مکارم الاخلاق فانها مماندل علی سبیل النجاح ـ مستدرک / ج ۲ ص ۲۸۳.
- ٧- عن ابي جعفر عليه السلام قال: أنَّ اكمل المؤمنين ايماناً احسنهم خلقاً -كافي /ج ٢ ص ٩٩.
- 4- جاء رجل الى رسول الله عليه و آله من بين يديه فقال: يها رسول الله ماالدين ؟ فقال: حسن الخلق. ثم اتاه من قبل يمينه فقال: يا رسول الله ماالدين ؟ فقال: حسن الخلق. ثم اتاه من وراثه فقال: ما الدين ؟ فالتفت اليه فقال: اما تفقه ؟ هوان لاتغضب محجة البيضاء / ج ۵ ص ۸٩.
- ٨ الذي احسن كل شيء خلقه و بدأخلق الانسان من طين، ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين
   ثمّ سؤاه و نفخ فيه من روحه و جعل لكم السمع و الابصار و الافئدة قليلاً ماتشكرون سجدة / ٧.

- م م م \_ قال النبى صلى الله عليه و آله: يا قيس ! لابدّ لك من قرين يدفن معك و هو حى و تدفن معه وانت ميت فان كان كريماً اكرمك و ان كان لثيماً الأمك ثُمَّ لا يحشر الا معك و لا تحشر الا معه و لا تسأل الا عنه فلا تجعله الا صالحاً فانه ان صلح آنست به و ان فسد لا تستوحش الا منه و هو فعلك \_ جامع السعادات / ج ١ ص ١٧.
  - ٧٥ من عمل صالحاً من ذكرا و انثى و هو مؤمن فلنحبينه حياة طيّبة ـ نحل / ٩٧.
- ٧٧ قال ابو عبد الله عليه السلام: قال الله تبارك و تعالى: يا عبادى الصديقين تنعمو بعبادتي في الدنيا فانكم تنعمون بها في الاخرة بحارالانوار / ج ٧٠ ص ٢٥٣.
  - ٧٤٠ قال على عليه السلام: مداومة الذكر قوت الارواح غررالحكم /ص ٧٤٢.
  - ٢٨ \_ قال على عليه السلام: عليك بذكر الله فانه نورالقلوب ـ غررالحكم / ص ٢٧٩.
    - ٧٩ قرة العيون تأليف مرحوم فيض اص ٢٥٤.
- ٠٥٠ الذين يأكلون اموال اليتامي ظلماً أنما يأكلون في بطونهم ناراً و سيصلون سعيراً -نساء/١٠٠.
  - 01 من كان في هذه اعمى فهو في الاخرة اعمى و اضلَّ سبيلاً -اسواء / ٧٢.
- ٧٠ من كان يريدالعزّة فلله العزّة جميعاً اليه يصعد الكلم الطبّب والعمل الصالح يرفعه فاطر/ ١٠.
- ۵۳ و في الحديث النبوى يحشر بعض الناس على صور يحسن عندها القردة و الخنازير قرة العيون / ص ۴۷۹.
- ۵۷ قال على عليه السلام: فالصورة صورة انسان و القلب قلب حيوان ، لا يعرف باب الهدى فيتبعه و لا باب العمى فيصد عنه و ذالك ميّت الاحياء \_نهج البلاغه خطبه / ٨٧.
- ۵۵ قال ابوعبد الله عليه السلام: ان المتكبرين يجعلون في صور الذرّ، يتوطؤهم الناس حتى يفوق الله من الحساب ـ بحارالانوار / ج ٧ ص ٢٠١.
  - ٥٦- ( تكوير ٥١ .
    - . Wi - 06
- ۵۸ تفسير مجمع اليان/ج ١٠ ص ٤٢٣، روح البيان/ج ١٠ ص ٢٩٩، نورالثقلين/ج ٥ ص ٢٩٣.
  - افلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب يعقلون بها ـ حج / ۴۶.
  - ٠٦٠ لهم قلوب لايفقهون بها و لهم اعين لايبصرون بها -اعراف / ١٧٩.
    - 11- اولئک کتب فی قلوبهم الایمان و ایدهم بروح منه ـ مجادله / ۲۲.
      - ٣٢ و طبع على قلوبهم فهم لايفقهون ـ توبه / ٧٨.

- ٧٧ \_ \_ افرأيت من اتخذ الهه هواه و اضله الله على علم و ختم على سمعه و قلبه و جعل على بصره غشاوة قمن يهديه من بعد الله افلا تذكرون \_ جائيه / ٢٣ .
- ٢٨ قال على عليه السلام: المغبون من شغل بالدنيا و فاته حظه من الاخرة غررالحكم /ج ١
   ٥٨٠.
- ۲۹ \_ قال على عليه السلام: اكرم نفسك من كل دنية و ان ساقتك الى الرغائب، فانك لن تعتاض بما تبذل من نفسك عوضا ولاتكن عبد غيرك و قد جعلك الله حرّاً و ما خير خير لاينال الابشر و يسر لاينال الابسر بهج البلاغه صبحى صالح / ص ۴۰۱ كتاب ۳۱.
- . قال اميرالمؤمنين عليه السلام: لبئس المتجر أن ترى الدنيا لنفسك ثمناً و ممالك عندالله عوضا ـ نهج البلاغه / خطبه ٢٣ ـ ٧٥.
- اس. ـ و نفس و ما سوّايها فألهمها فجورها و تقويها ، قد افلح من زكّيها و قد خاب من دسيها ـ شمس / ٧ تا ١٠.
- ٣٧ \_ قيل لعلى بن الحسين عليه السلام: من اعظم الناس خطراً ؟ قال: من لم يرى الدنيا خطراً لنفسه \_ تحف العقول / ص ٢٨٥ .
- ٣٣٠ \_ قال على عليه السلام: من كرمت عليه نفسه هانت عليه شهواته \_نهج البلاغه / قصار ٣٣٩
  - م ٣\_ \_ يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا و هم عن الاخرة غافلون -روم / ٧.
  - مس \_ لقد كنت في غفلة من هذا فبصرك اليوم حديد ق / ٢٢.
  - ٣٩ كل نفس بماكسبت رهينة مدثر / ٣٨.
    - عم. ثم توفي كل نفس ما كسبت و هم لايظلمون آل عمران / ١٤١.
- ـ لا يؤاخذكم الله باللغو في ايمانكم ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم والله غفور حليم ـ . د ٢٢٥/
  - ٣٨ \_ ـ لايكلُّف الله نفساً الَّا وسعها لها ماكسبت و عليها ما اكتسبت ـ بقره / ٢٨٤.
- ٣٩ \_ يوم تجدكل نفس ما عملت من خير محضراً و ما عملت من سوء تود لو ان بينها و بينه امداً بعيداً - آل عمران / ٣٠.
  - ٣٠ من عمل صالحاً فلنفسه و من اساء فعليها ثم الي ربكم ترجعون جاثيه / ١٥٠.
    - ٧١ \_ \_ فمن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره و من يعمل مثقال ذرّة شرّاً يره \_ زلزال / ٧ .
      - ٣٢ \_ و ماتقدَّموا لانفسكم من خير تجدوه عندالله ـ بقره / ١١.
      - ٣٧ \_ . يوم لاينفع مال و لابنون الا من اتى الله بقلب سليم شعراء / ٨٥.

- ما حافمن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه ، فويل للقاسية قلوبهم من ذكرالله اولئك في ضلال مبين - زمر / ٢٢ .
  - ٨٦ كتاب انزلناه اليك لتخرج الناس من الظلمات الى النور ابراهيم / ١٠
- ۸۵ یوم تری المؤمنین و المؤمنات یسعی نورهم بین ایدیهم و بایمانهم بشراکم الیوم جنات تجری من تحتها الانهار خالدین فیها ذالک هو الفوز العظیم ـ حدید / ۱۲ .
- ٨٨- يوم يقول المنافقون و المنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراثكم فالتمسوا نوراً ـ حديد / ١٣٠ .
- ٩٨- عن ابى جعفر عليه السلام قال: القلوب ثلاثة: قلب منكوس لا يعثر على شئ من الخير و هو قلب الكافر و قلب فيه نكتة سوداء قالخير و الشر يعتلجان، فما كان منه اقوى غلب عليه، و قلب مفتوح فيه مصباح يزهر فلا يطفأ نوره الى يوم القيامة و هو قلب المؤمن بحار /ج ٧٠ ص ٥١.
- . ٩ عن ابى عبدالله عليه السلام قال : كان ابى يقول : ما من شئ افسد للقلب من الخطيئة ، ان القلب ليواقع الخطيئة فما تزال حتى تغلب عليه فيصير اسفله اعلاه و اعلاه اسفله بحار / ج ٧٠ ص ٥٤.
- 9- -عن على بن الحسين عليه السلام في حديث طويل يقول فيه: الا ان للعبد اربع اعين: عينان يبصر بهما امر دينه و دنياه ، و عينان يبصر بهما امر آخرته . فاذا اراد الله بعبد خيراً فتح له العينين اللتين في قلبه فابصر بهما الغيب و امر آخرته و اذا اراد به غير ذالك ترك القلب بمافيه \_ بحار / ج ٧٠ ص ٥٣ .
- 9۲ عن ابيعبد الله عليه السلام قال: ان للقلب اذنين ، روح الايمان يسارُه بالخير و الشيطان يسارُه بالشر فايّهما ظهر على صاحبه غلبه ـ بحار /ج ٧٠ ص ٥٣.
- 9- عن الصادق عليه السلام قال: قال رسول الله صلى الله عليه و آله: شرّالعمى عمى القلب ـ بحاراج ٧٠ ص ٥١.
- ٩ ٧ عن ابى جعفر عليه السلام قال: ما من عبد الا و فى قلبه نكتة بيضاء فاذا اذنب ذنباً خرج فى النكتة نكتة سوداه . فان تاب ذهب ذالك السواد ، و ان تمادى فى الذنوب زاد ذالك السواد حتى يغطى البياض ، فإذا غطى البياض لم يرجع صاحبه الى خير ابدأ و هو قول الله تعالى : كلا بل وان على قلوبهم ما كانوا يكسبون كافى /ج ٢ ص ٢٧٣ .
- 4 4 \_ \_ قال على عليه السلام: و من قلّ ورعه مات قلبه و من مات قلبه دخل النار \_نهج البلاغة .
- ٩ ٩ فيما اوصى به امير المؤمنين عليه السلام أبنه ، قال : يا بنى أنّ البلاء الفاقة و اشدّ من ذالك مرض البدن و اشدّ من ذالك مرض القلب . و أن من النعم سعة المال و افضل من ذالك محة البدن و افضل من ذالك تقوى القلوب بحارالانوار /ج ٧٠ ص ٥١.

- ٩٠ يحذر المنافقون ان تنزّل عليهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم توبه / ٤٤.
  - ٧ و من يؤمن بالله يهد قلبه والله بكل شيء عليم تغابن / ١١.
- ٧٥ انَّ في ذالك لذكري لمن كان له قلب اوالقي السمع و هو شهيد -ق / ٣٧.
  - ٦٩ الا بذكر الله تطمئن القلوب رعد / ٢٨.
  - ١٩٠ هوالذى انزل السكينة في قلوب المؤمنين ليزدادوا ايماناً فتح / ۴.
- ٨٠- انما يستأذنك الذّين لايؤمنون بالله و اليوم الاخر و ارتابت قلوبهم فهم في ريبهم يترددون تربه / ٤٥.
  - ٩٩- و جعلنا في قلوب الذين اتبعوه رأفة و رحمة ـ حديد / ٢٧.
  - . ٤- هوالذي ايّدك بنصره و بالمؤمنين و الّف بين قلوبهم انفال / ٤٣.
  - و لو كنت فظأ غليظ القلب لانفضوا من حولك آل عموان / ١٥٩.
  - ٧٧ نزل به الروح الامين على قلبك لتكون من المنذرين ـ شعوا / ١٩٤.
    - 47 \_ فاوحى الى عبده ما اوحى ماكذب الفؤاد ما رأى نجم / ١١.
  - ٧ ٨ ـ \_ يوم لاينفع مال و لابنون الا من اتى الله بقلب سليم شعرا / ٨٩.
    - ۵ ۲ ان في ذالك لذكرى لمن كان له قلب ق / ٣٧.
- 72- و ازلفت الجنة للمتقين غير بعيد . هذا ما توعدون لكل اوّاب حفيظ . من خشى الرحمان بالغيب و جاء بقلب منيب -ق / ٣١-٣٣.
  - ١٠٠ في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً بقره / ١٠٠
- 44 \_ \_ فترى الذين في قلوبهم مرض يسارعون فيهم يقولونَ نخشى ان تصيبنا دائرة \_ مائده / ٥٢.
- 4- و من اعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا و نحشره يوم القيامة اعمى . قال لم حشرتنى اعمى و قد كنت بصيراً قال كذالك اتنك آياتنا فنسيتها و كذالك اليوم تنسى ـ طه / ١٢٥ .
- ٨٠ افلم يسيروا في الارض فتكون لهم قلوب يعقلون بها او آذان يسمعون بها فانها لا تعمى
   الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ـ حج / ۴۶.
  - ٨١ و من كان في هذه اعمى فهو في الاخرة اعمى و اضلَّ سبيلاً -اسراء / ٧٢.
- ٨٠ و من يهدى الله فهو المهتدى و من يضلل فلن تجد لهم اولياء من دونه و تحشرهم يوم القيامة
   على وجوههم عمياً و بكماً و صمتاً اسراء / ٩٧.
- ۸۳ ـ فالذين آمنوا به و عزّروه و نصروه واتّبعوا النورالذي معه اولئك همالمفلحون ـ اعراف/ ١٥٧. ۱۸۶ ـ قد جائكم من الله نور وكتاب مبين ـ مائده / ١٥٠.

- ١٠٩ عن ابى جعفر عليه السلام قال: لما خلق الله العقل استنطقه . ثم قال له: اقبل ، فاقبل . ثم قال
   له: ادبر . فأدبر ثم قال: و عزتى و جلالى ! ما خلقت خلفاً احب الى منك و لا اكملتك الا فيمن
   احب . اما الى ايّاك آمر و ايّاك انهى و ايّاك اثيب ـ كافى / ج ١ ص ١٠.
  - ١١٠ كذالك يبين الله لكم آياته لعلكم تعقلون بقره / ٢٤٢.
  - ١١١ افلم يسيروا في الارض فتكون لهم قلوب يعقلون بها حج / ٢٠٠.
  - ١١٢ انَّ شر الدواب عندالله الصمَّ البكم الذين لا يعقلون \_ انفال / ٢٢.
    - 11٣ و يجعل الرجس على الذين لا يعقلون ـ يونس / ١٠٠.
- ۱۱۳ بعض اصحابنا رفعه الى ابى عبدالله عليه السلام قال: قلت له ما العقل؟ قال: ما عبد به الرحمان و اكتسب به الجنان ـ كافي / ج ١ ص ١١٠.
- 1۱۵ قال ابو عبد الله عليه السلام: من كان عاقلاً كان له دين و من كان له دين دخل الجنة ـكافي / ج١ ص ١١.
- 117- قال ابوالحسن موسى بن جعفر عليه السلام ( في حديث ): يا هشام ! ان لله على الناس حجتين : حجة ظاهرة و حجة باطنة فاما الظاهرة فالرسل و الانبياء و الاثمه . و اما الباطنة فالعقول كافي /ج ١ ص ١٤.
  - 114 قال ابو عبد الله عليه السلام: اكمل الناس عقلاً احسنهم خلقاً -كافي / ج ١ ص ٢٣.
    - ١١٨- قال ابو عبد الله عليه السلام: العقل دليل المؤمن كافي / ج ١ ص ٢٥.
  - 119 قال الرضا عليه السلام: صديق كل امرء عقله و عدوه جهله -كافي /ج ١ ص ١١.
- ٢٠) قال اميرالمؤمنين (ع): اعجاب المرء بنفسه دليل على ضعف عقله -كافي /ج ١ ص ٢٧.
- الم الموسى بن جعفر عليه السلام: يا هشام ! من اراد الغنى بلامال و راحة القلب من الحسد و السلامة في الدين فليتضرع الى الله في مسألته بان يكمّل عقله . فمن عقل قنع بما يكفيه و من قنع بما يكفيه لم يدرك الغنى ابدأ ـكافي / ج ١ ص ١٨.
- قال مرسى بن جعفر عليه السلام: يا هشام! أن العقلاء تركوا فضول الدنيا، فكيف الذنوب، و
  - ترك الدنيا من الفصل و ترك الذنوب من الفرض ـ كافي /ج ١ ص ١٧.
- سه١٦ \_ قال موسى بن معمر (ع): يا هشام! أن العاقل لا يكذب و أن كان فيه هواه \_كافي/ج ١ ص ١٩.
- م ۱۲ قال موسى بن جعفر عليه السلام :يا هشام ! لادين لمن لامروة له و لا مروة لمن لا عقل له و ان اعظم الناس قدراً الذي لايرى الدنيا لنفسه خطراً . اما ان ابدانكم ليس لها ثمن الا الجنة فلا تبيعوها بغيرها ـ كافي / ج ١ ص ١٩ .
  - ١٢٥ قال اميرالمؤمنين عليه السلام: ان التفكر يدعو الى البّر و العمل به كافي /ج ٢ ص ٥٥.

- ٩٤ \_ انس بن مالک قال قال رسول الله صلى الله عليه و آله: ناجى داود ربّه فقال الهى لكلّ ملک خزانة فاين خزانتك؟ قال جَلّ جلاله: لى خزينة اعظم من العرش و اوسع من الكرسى و اطيب من الجنة و ازين من الملكوت. ارضها المعرفة و سمائها الايمان و شمسها الشوق و قمرها المحبّة و نجومها الخواطر و سحابها العقل و مطرها الرحمة و اثمارها الطاعة و ثمرها الحكمة. ولها اربعة ابواب: العلم و الحلم والصبر والرضا. الا وهى القلب ـ بحارالانوار / ج ٧٠ ص ٥٩.
- ٩٨ ـ فلولا اذجائهم بأسناتضرّعوا ولكن قست قلوبهم و زيّن لهمالشيطان ماكانوايعملون ـ انعام ٩٣.
   ٩٩ ـ فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله اولئك في ضلال مبين ـ زمر / ٢٢.
- رودن ابى جعفر عليه السلام قال: ما من عبد مؤمن الا و فى قلبه نكتة بيضاء فان اذتب و ثنى خرج من تلك النكتة سواد فان تمادى فى الذنوب اتسع ذالك السواد حتى يتعلى البياض فاذا غطى البياض لم يرجع صاحبه الى خير ابدأ و هو قول الله و كلا بل ران على قلوبهم ماكانوا يكسبون ، بحار / ج ٧٣ ص ٣٤١.
- ١٠١٠ ـ قال اميرالمؤمنين عليه السلام: ما جفّت الدموع اللا لقسوة القلوب و ما قست القلوب الا
   لكثرة الذنوب ـ بحار / ج ٧٣ ص ٣٥٤.
- ۱۰۲ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: من علامات الشقاء: جمودالعين و قسوة القلب و شدة الحرص في طلب الرزق و الا صرار على الذنب بحارالانوار /ج ٧٣ ص ٣٤٩.
- الم الم على بن الحسين (ع) في دعائه: الهي البك اشكو قلباً قاسياً ، مع الوسواس متقلباً و بالرين و الطبع متلبساً و عيناً عن البكاء من خوفك جامدة و الى ما تسرها طامحه \_بحار/ج ٩٤ ص ١٤٣٠.
- ٧٠٠). طبيب دوّار بطبّه قد احكم مراهمه و احمى مواسمه يضع من ذالك حيث الحاجة اليه ، من قلوب عمى و آذان صمّ والسنة بكم . متّبع بدوائه مواضع الففلة و مواطن الحيرة لم يستضيئوا باضواء الحكمة ولم يقدحوابزناد العلوم الثاقبة ، فهم في ذالك كالانعام السائمة و الصخور القاسية نهج البلاغه / خطبه ١٠٨٠ .
  - ٥٠١ قد جائتكم موعظة من ربكم و شفاء لما في الصدور يونس / ٥٧.
    - ١٠٢ و ننزّل من القرآن ما هو شفاء و رحمة للمؤمنين -اسراء / ٨٢.
- وال على عليه السلام: و تعلّموا القرآن فائه احسن الحديث و تفقّهوا فيه فائه ربيع القلوب و استشفوا بنوره فانه شفاء الصدور نهج البلاغه / خطبه ١١٠.
- 10.4 قال على عليه السلام: و اعلموا أنه ليس على احد بعد القرآن من فاقة ولا لاحد قبل القرآن من غنى ، فاستشفوه من ادوائكم و استعينوا به على لأوائكم فان فيه شفاء من اكبر الداء و هو الكفر و الغي و الفلال ـ نهج البلاغه / خطبه ١٧۶ .

- ۱۳۲۸ ، قال على عليه السلام: اذا صعب عليك نفسك فاصعب لها تذلّ لك و خادع نفسك عن نفسك تنقدلك ـ غررالحكم / ج ١ ص ٣١٩.
- ۱۷۵ ملى عليه السلام: الشهوات اعلال قاتلات و افضل دوائها اقتناء الصبر عنها ع غررالحكم /ج ١ ص ٧٢.
  - ١٣١٠ قال على عليه السلام: املكوا انفسكم بدوام جهادها \_غررالحكم /ج ١ ص ١٣١.
- ۱۳۷۸ من الهلكة ابعد غاية السلام: اغلبوا اهوائكم و حاربوها فانها ان تقيدكم توردكم من الهلكة ابعد غاية غررالحكم / ج ١ ص ١٣٨٠.
- ١٤٧٠ قال على عليه السلام: الا و ان الجهاد ثمن الجنة فمن جاهد نفسه ملكها و هي اكرم ثواب الله لمن عرفها غررالحكم / ج ١ ص ١٤٥٠.
- ۱۳۰۰ ـ قال على عليه السلام: جاهد نفسك على طاعة الله مجاهدة العدو عدوه، و غالبها مغالبة الضد ضده فان اقوى الناس من قوى على نفسه \_ غررالحكم / ج ١ ص ٣٧١.
- 10. قال على عليه السلام: ان الحازم من شغل نفسه بجهاد نفسه فاصلحها و حبسها عن اهريتها و لذاتها فملكها و ان للعاقل بنفسه عن الدنيا و ما فيها و اهلها شغلاً عزرالحكم /ج ١ ص ٢٣٧.
- ١٥١ عن اميرالمؤمنين عليه السلام قال: ان رسول الله صلى عليه و آله بعث سرية فلمًا رجعوا قال: مرحباً بقوم قضوا الجهاد الاصغر و بقى عليهم الجهاد الاكبر. قيل: يا رسول الله! و ماالجهاد الاكبر؟ فقال: جهاد النفس وسائل الشيعه / ج ١١ ص ١٢٣.
- 101- قال على عليه السلام: ان افضل الجهاد من جاهد نفسه التي بين جنبيه ـ وسائل الشيعه / ج ١١ ص ١٢٤.
- 187- في وصية النبي لعلى عليهم السلام قال: يا على ! افضل الجهاد من اصبح لايهم بظلم احد وسائل / ج ١١ ص ١٢٣.
  - ١٩٥٠ والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا عنكبوت / ٤٩.
- د قال الصادق عليه السلام: طوبى لعبد جاهد لله نفسه و هواه و من هزم جند هواه ظفر برضاالله و من جاور عقله نفس الامارة بالسوء باالجهد و الاستكانة و الخضوع على بساط خدمة الله تعالى فقد فاز فوزاً عظيماً ، و لا حجاب اظلم و اوحش بين العبد و بين الرب من النفس و الهوى و ليس لقتلهما في قطعهما سلاح و آلة مثل الافتقار الى الله و الخشوع و الجوع و الظماء بالنهار و السهر باللّيل . فان مات صاحبه ملت شهيداً ، و ان عاش واستقام ادّاه عاقبته الى الرضوان الاكبر . قال الله نعالى : « و الذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا و ان الله لمع المحسنين » و اذا رأيت مجتهداً ابلغ منك في الاجتهاد فوبّخ نفسك و لمنها و عبّرها و حنّها على الازدباد عليه . واجعل لها زماماً من الامر و عناناً من النهى و سقها كاالرائض للغاره الذي لا يذهب عليه خطوة الا و قد صحّح اولها و

- ١٢٦ قال اميرالمؤمنين عليه السلام: التدبير قبل العمل يؤمنك من الندم بحار /ج ٧١ ص ٣٣٨.
- ۱۳۵ ـ ان رجلاً اتى رسول الله صلى الله عليه و آله فقال : يا رسول الله اوصنى . فقال له : فهل انت مستوص ان اوصيتك ؟ حتى قال ذالك ثلاثا في كلها يقول الرجل : نعم يا رسول الله ، فقال له رسول الله : فانى اوصيك اذا هممت بامر فتدبر عاقبته ، فان يك رشداً فامضه و ان يك غياً فانته عنه ـ بحارالانوار / ج ٧١ ص ٣٣٩ .
- ۱۲۸ ـ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: أنّما اهلك الناس العجلة و لو ان الناس تثبتوا لم يهلك احد ـ بحار / ج ۷۱ ص ۳۴۰.
- ١٣٩ ـ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: الاناة من الله و العجلة من الشيطان ـ بحار/ج ٧١ ص ٣٤٠.
  - . ۱۳. و اروی : النفکر مرآنک ترایک سیئاتک و حسناتک ـ بحار / ج ۷۱ ص ۳۲۵.
  - ا ال الانسان على نفسه بصيرة ، و لو القي معاذيره ـ قيامت / ١٤ و ١٥ .
- ۱۳۲ ـ افمن زیّن له سوء عمله فرآه حسناً فان الله يضلّ من يشاء و يهدى من يشاء ـ فاطر / ٨.
- سو۱۳۳ \_ قال على (ع): فهم لانفسهم متهمون و من اعمالهم مشفقون و اذا زكّى احد منهم حاف مما يقال له فيقول: انا اعلم بنفسى من غيرى و ربى اعلم منى بنفسى نهج البلاغة / خطبه ۱۹۲٠
- ١٣٣٧. قال الصادق عليه السلام: احب اخواني اليّ من اهدى اليّ عيوبي تحف العقول / ص ٢٨٥.
- ١٣٥- قال رسول الله صلى الله عليه و آله: السعيد من وعظ بغيره بحارالانوار /ج ٧١ ص ٣٢٤.
  - ١٣٦ إنّ النفس لامّارة بالسوء الله ما رحم ربّى يوسف / ٥٣.
- ١٣٥ قال النبي صلى الله عليه و آله: اعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك بحار /ج ٧٠ ص ٩٤.
- ٣١ على عليه السلام: العقل و الشهوة ضدان ، و مؤيد العقل العلم و مؤيد الشهوة الهوى ، و
   النفس متنازعة بينهما . فاتهما قهر كانت في جانبه غررالحكم /ج ١ ص ٩٤ .
- ۱۳۹ قال على عليه السلام: الشركامن في طبيعة كل احد فان غلبه صاحبه بطن و ان لم يغلبه ظهر غررالحكم / ج ١ ص ١٠٥٠.
- مم الم ما على عليه السلام: اتاكم و غلبة الشهوات على قلوبكم فان بدايتها ملكة و نهايتها هلكة -غررالحكم / ص ١٤٠.
- ١٧١- ـ قال على عليه السلام: من لم يملك شهوته لم يملك عقله ـ غورالحكم /ج ٢ ص ٧٠٢.
- ٣٢٩ ] . قال الصادق عليه السلام: من ملك نفسه اذا رغب و اذا رهب و اذا اشتهى و اذا غضب و اذا رضى حرّم الله جسده على النار وسائل الشيعه / ج ۶ ص ١٢٣ .
- ١٩٢٠ قال على عليه السلام: غالبوا انفسكم على ترك المعاصى يسهل عليكم مقادتها الى الطاعات غررالحكم /ج ٢ ص ٥٠٨.

- ١٤٠ منتهى الامال /ج ٢ ص ١٢٥.
- اكا منتهى الأمال /ج ٢ ص ٨٥.
- ۲۵ ۲ قال على عليه السلام: غالبوا نفسكم على ترك العادات و جاهدو! اهوائكم تملكوها غررالحكم / ص ۵۰۸.
  - 14٣ قال على عليه السلام: افضل العبادة ترك العادة \_غررالحكم / ص ١٧٤.
- ۱ ۲۷ عن ابى جعفر عليه السلام قال: كل عين باكية يوم القيامة غير ثلاث: عين سهرت في سبيل الله و عين فاضت من خشية الله و عين غضت عن محارم الله ـ كافي / ج ٢ ص ٨٠.
- 1 4 4 معن ابى عبدالله (ع) قال: فيما ناجى الله عزوجل موسى (ع): يا موسى ! ما تقرب الى المتقوبون بمثل الورع عن محارمى . فانى ابيحهم جنات عدن لا اشرك معهم احداً ـ كافى /ج ٢ ص ٨٠ .
  - ١٤٦- -عنكبوت / ١٩٩.
- 146 قال على عليه السلام: من عمّر قلبه بدوام الفكر حسنت افعاله في السرّ و الجهر -غررالحكم / ص ۶۹.
- 14/ \_ قال على عليه السلام: نعم العون على اسرالنفس وكسر عادتهاالجوع غررالحكم / ص ٧٧٣.
  - 149 قال على عليه السلام: من استدام رياضة نفسه انتفع غررالحكم / ص ٤٤٧.
    - ١٨٠ محجة البيضاء / ج ٧ ص ٣٠٨.
- ١٨١- قال على (ع): تولوا من انفسكم تأديبها و اعدلوابها عن ضراوة عاداتها غررالحكم / ص ٣٥٠.
  - ١٧٠ محجة البيضاء /ج ٨ص١٧٠.
- ١٨٣ قال على عليه السلام: من كرمت عليه نفسه هانت عليه شهواته نهج البلاغه / قصار ٢٤٩.
- ١٨٧- قيل لعلى بن الحسين عليه السلام: من اعظم الناس خطراً؟ قال: من لم يو الدنيا خطراً لنفسه تحف العقول / ص ٢٨٥.
- م المحم / عليه السلام: اكره نفسك على الفضائل فان الرذائل انت مطبوع عليها غررالحكم / معرفة عليها عليها عليها على المحكم /
- ۱۸۹- دفال على عليه السلام: عود نفسك فعل المكارم و تحمّل اعباء المغارم تشرف نفسك و تعمر آخرتك و يكر حامدوك ـ غررالحكم / ص ۴۹۲.
- قال على عليه السلام: الشهوات اعلال قاتلات و افيضل دوائها اقتناء الصبر عنها غررالحكم / ص ٧٢.
- ۱۸۸ س قال امیرالمؤمنین علیه السلام: لاینبغی للمرء المسلم ان یواخی الفاجر فانه یزین له فعله و یحب ان یکون مثله و لایعینه علی امر دنیاه و لاامر معاده، و مدخله و مخرجه من عنده شین علیه -کافی / ج ۲ ص ۶۴۰.

آخرها. وكان رسول الله يصلّى حتى يتوّرم قدماه و يقول: افلا اكون عبدا شكوراً ؟ اراد ان يعتبر به امته. فلا تغفلوا عن الاجتهاد و التعبد و الرياضة بحال. الا و انك لو وجدت حلاوة عبادة الله و رأيت بركاتها و استضأت بنورها لم تصبر عنها ساعة واحدة ، و لو قطعت ارباً ارباً ، فما اعرض من اعرض عنها الا بحرمان فوائد السبق من العصمة و التوفيق ـ بحار /ج ٧٠ ص ٤٩.

- ١٥٦- بل الانسان على نفسه بصيرة و لو القي معاذيره قيامة / ١٥.
- 10/ قال ابوعبد الله عليه السلام لرجل: انك قد جعلت طبيب نفسك و بيّن لك الداء و عرّفت آية الصحة و دلّلت على الدواء فانظر كيف قيامك على نفسك ـ كافي / ج ٢ ص ٢٥٨.
- 101- قال ابوعبد الله عليه السلام: من لم يجعل له من نفسه واعظاً فان مواعظ الناس لن تغنى عنه شيئاً ـ بحار / ج ٧٠ ص ٧٠.
- ٠ ١ ٥٩ قال ابوعبد الله عليه السلام يقول: ابن آدم! لاتزال بخير ماكان لك واصطلحت نفسك \_ بحارالانوار /ج ٧٠ ص ۶۴.
- ١٦٠ قال على عليه السلام: اعجز الناس من عجز عن اصلاح نفسه ـ غورالحكم /ج ١ ص ١٥٠ . ١٦١ ـ قال على عليه السلام: ينبغي ان يكون الرجل مهيمناً على نفسه مراقباً قلبه حافظاً لسانه
- ١٩٢٥ \_ قال على عليه السلام : لا ترخص لنفسك في شيء من سيّى، الاقوال و الافعال ـ غررالحكم /
- سه ١٩٠٠ قال على عليه السلام: غالب الشهوة قوة ضراوتها فانها ان قويت ملكتك و استقادتك و لم تقدر على مقاومتها - غررالحكم / ص ٥١١ .
  - ٧ ١١ \_ قال على عليه السلام: العادة عدو متملك غورالحكم / ص ٣٣.
    - م م الم على عليه السلام: العادة طبع ثان غررالحكم / ص ٢٤.

غررالحكم /ج ٢ ص ٨٤٢.

- ۱۹۹ قال على عليه السلام: غالب الهوى مغالبة الخصم خصمه و حاربه محاربة العدو عدوه لعك تملكه -غررالحكم / ص ٥٠٩.
- ١٩٤ قال اميرالمؤمنين عليه السلام: ترك الخطيئة ايسر من طلب التوبه وكم من شهوة ساعة اورثت حزنا طويلاً و الموت فضح الدنيا فلم يترك لذى لب فرحاً \_كافى /ج ٢ ص ٤٥١.
- 17/ قال ابوعبد الله عليه السلام: اقصر نفسك عما يضرّها من قبل ان تفارقك واسع في فكاكهاكما تسعى في طلب معيشتك فان نفسك رهينة بعملك ـكافي /ج ٢ ص ۴۵۵.
  - ١٦٩ و اما من خاف مقام ربّه و نهي النفس عن الهوى فانَّ الجنة هي الماوي ـ نازعات / ٢٠.

- 7.9 قال على عليه السلام: ايّاك و حبّ الدنيا فانها اصل كل خطينة و معدن كل بليه غررالحكم / ص 100.
  - ٢١٠ عن ابي عبدالله عليه السلام قال: رأس كل خطيئة حبّ الدنيا بحارالانوار /ج ٢ ص ٧.
- ٢١١ قال على عليه السلام: الناس ابناء الدنيا و لا يلام الرجل على حبّ امه نهج البلاغه / قصار ٣٣.
- ٢١٢ ان الدنيا دار صدق لمن صدقها و دار عافية لمن فهم عنها . و دار غنى لمن تزوّد منها و دار موعظة لمن اتعظ بها . مسجد احبّاء الله و مصلًىٰ ملائكة الله و محبط وحى الله و متجر اولياء الله ، اكتسبوا فيها الرحمة و ربحوا فيها الجنة \_ نهج البلاغه / كلمات قصار ١٣٠ .
- ٢١٣ عن ابي جعفر عليه السلام انه كان يقول: نعم العون الدنيا على الاخرة بحار /ج ٧٣ ص ١٢٧.
- ۱۲۱ قال ابوعبد الله عليه السلام: لا خير في من لا يحبّ جمع المال من حلال ، يكفّ به وجهه و يقضى به دينه و يحصل به رحمه ـكافي /ج ۵ ص ۷۲.
- ١٥ ٢- فان الدنيا لم تخلق لكم دار مقام . بل خلقت لكم مجازاً لتزودوا منها الاعمال الى دار القرار فكونوا منها على اوفاز و قرّ بوا الظهور للزيال ـ نهج البلاغة / خطبه ١٣٣٣ .
- ۲۱۲ ایّها الناس انّما الدنیا دار مجاز و الاخرة دار قرار فخدوا من ممرّکم لمقرّکم و لا تهتکوااستارکم عند من یعلم اسرارکم، و اخرجوا من الدنیا قلوبکم من قبل ان تخرج منها ابدانکم، ففیها اختبرتم و لغیرها خلقتم. ان المرء اذا هلک قال الناس: ما ترک؟ و قالت الملائکة: ما قدّم؟ لله آبائکم! فقدّموا بعضاً یکن لکم قرضاً، و لا تخلفوا کلاً فیکون فرضاً علیکم نهج البلاغه / ۲۰۳.
- ١٢٥ الا و ان هذه الدنيا التي اصبحتم تتمنّونها و ترغبون فيها و اصبحت تغضبكم و ترضيكم ليست بداركم و لا منزلكم الذي خلقتم له و لا الذي دعيتم اليه. الا و انها ليست بباقية لكم و لا تتقون عليها و هي و ان غرتكم منها فقد حذرتكم شرّها. فدعوا غرورها لتحذيرها و اطماعها لتخويفها و سابقوا فيها الى الدار التي دعيتم اليها و انصرفوا قلوبكم عنها نهج البلاغة /خ ١٧٣. حابن ابي يعفور قالي قلت لابيعبدالله عليه السلام: انا لنحب الدنيا فقال لي: تصنع بها ماذا؟ قلت اتزوج منها و احج و انفق على عيالي و انيل اخواني و اتصدق. قال: ليس هذا من الدنيا، هذا من الدنيا
- 714 واعلموا عبادالله ان المتقين ذهبوا بعاجل الدنيا و أجل الاخرة فشاركوا اهل الدنيا في دنياهم و لم يشاركهم اهل الدنيا في أخرتهم . سكنوا الدنيا بافضل ماسكنت و اكلوها بافضل ما اكلت فحظوا من الدنيا بما حظى به المترفون ، و اخذوا منها ما اخذه الجبابرة المتكبرون ، ثم انقلبوا عنها بالزاد المبلغ و المتجر الرابح . اصابوا لذة زهد الدنيا في دنياهم و تيقنوا انهم جيران الله غداً في آخرتهم . لا ترد لهم دعوة و لا ينقص لهم نصيب من لذة نهج البلاغه / كتاب ٢٧ .

- 184. عن ابيعبدالله عليه السلام قال: لاينبغى للمرء المسلم ان يواخى الفاجر و لا الاحمق و لا الكذاب ـ كافى / ج ٢ ص ٤٤٠٠ .
- ٩٠ \_ \_ قال رسول الله صلى الله عليه و آله : المرء على دين خليله و قرينه ـكافي / ج ٢ ص ٤٤٢.
- ا م الله على عليه السلام: اياك و مصاحبة الفساق فان الشر بالشر يلحق ـ غررالحكم / ص ١٤٧.
- ١٩٢٠ قال على (ع): اياك و معاشرة الاشوار فانهم كالنار مباشرتها تحرق ـ غررالحكم /ص ١٤٧.
- ۱۹۳ قال على عليه السلام: احذر مجالسة قرين السوء فانه يهلك مقارنه و يبردي مصاحبه غررالحكم / ص ۱۴۲.
- ١٩٢٠ قال على عليه السلام: إذا ابصرت العين الشهوة عمى القلب عن العاقبة غروالحكم /ص ٣١٥.
- ١٩٥٠ ـ قال على عليه السلام: فكرك في المعصية يحدوك على الوقوع فيها عفر الحكم / ص ٥١٨.
  - ١٩٦ \_ افرأيت من اتخذ الهه هواه ـ فرقان / ٤٣ .
  - 144 \_ وما الحياة الدنيا الا متاع الغرور \_ آل عموان / ١٨٥.
- ١٩٨- وما الحياة الدنيا الا لعب و لهو و للدار الاخرة خير للذين يتقون افلا تعقلون وانعام ٣٢/.
- 194- اعلموا انّما الحيّوة الدنيا لعب و لهو و زينة و تفاخر بينكم و تكاثر في الاموال و الاولادكمثل غيث اعجب الكفار نباته ثم يهيج فتراه مصفراً ثم يكون حطاماً و في الاخرة عذاب شديد حديد / ۲۰ .
- به بعد فائى احذركم الدنيا فانها حلوة خضرة حفت بالشهوات و تحببت بالعاجلة و راقت بالقليل و تحلّت بالأمال و تزينت بالغرور . لا تدوم حبرتها و لا تؤمن فجعتها ، غرّارة ضرّارة حائلة زائلة نافدة بائدة اكّالة غوّالة ـ نهج البلاغه / خ ١١١ .
- ۱۰۲- و الدنيا دار منى لها الفناء و لاهلها منها الجلاء و هي حلوة خضراء و قد عجبت للطالب و التبست بقلب الناظر ـ نهج البلاغه /خ ۴۵.
  - ٢٠٢ و من يرد ثواب الدنيا نؤته منها و من يرد ثواب الاخرة نؤته منها ـ آل عموان / ١٤٥.
- ٣٠٠٠ المال و البنون زينة الحياة الدنيا و الباقيات الصالحات خير عند ربك ثواباً و خير اصلاً كهف / ٢٤٠.
  - ٧٠٠٠ بقره / ١٨.
- ٥٠٧- قال رسول الله صلى الله عليه وآله: العبادة سبعون جزأ افضلها طلب الحلال كافي/ج ٥ ص ٧٨.
- ٣ . ٣ ـ عن ابى جعفر (ع) قال: من طلب الرزق فى الدنيا استعفافاً عن الناس و توسيعاً على اهله و
   تعطفاً على جاره لقى الله عزوجل يوم القيامة و وجهه مثل القمر ليلة البدر -كافى /ج ۵ ص ٨٨.
- ٧٠٠ عن ابي عبدالله عليه السلام قال: الكادّ على عياله كالمجاهد في سبيل الله -كافي اج ٥ ص ٨٨
- ٨. ٢- رزين للناس حبّ الشهوات من النساء و البنين و القناطيرالمقنطرة من الذهب و الفضة و الخيل المسوّمة و الانعام و الحرث ذالك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب \_ آل عمران / ١٤.

- 777- قال على عليه السلام: التقى رئيس الاخلاق نهج البلاغه / كلمات قصار ٢١.
- ٣٩٩ \_ قال على عليه السلام: عليكم بتقوى الله فانها تجمع الخير و لا خير غيرها و يدرك بها من الخير ما لايدرك بغيرها من خير الدنيا و الاخرة بحارالانوار / ج ٧٠ ص ٢٨٥ .
- ٨٧٠ . . قال السجاد عليه السلام: شرف كل عمل بالتقرى و فاز من فاز من المتقين ، قال الله تبارك و تعالى . أن للمتقين مفازاً \_ بحارالانوار / ج ٧٧ ص ٣٨٤.
- ۱۲۷۱ م. . قال على عليه السلام: واعلموا عبادالله أنّ المتقين ذهبوا بعاجل الدنيا و آجل الاخرة فشاركوا اهل الدنيا في دنيا هم و لم يشاركهم اهل الدنيا في آخرتهم. سكنوا الدنيا بافضل ما سكنت و اكلوها بافضل ما اكلت ، فحظوا من الدنيا بما حظى به المترفون و اخذوا منها ما اخذه الجبابرة المتكبرون. ثم انقلبوا عنها بالزاد المبلغ والمتجر الرابع اصابوا لذة زهد الدنيا في دنياهم و تيقّنوا النه جيرانانة غداً في آخرتهم لاترد لهم دعوة و لاينقص لهم نصيب من لذة منهج البلاغه/كناب ٧٧.
- ۲۷۲ قال على عليه السلام: فان تقوى الله دواء داء قلوبكم و بصرعمى افئدتكم و شفاء مرض اجسادكم و صلاح فساد صدوركم و طهور دنس انفسكم و جلاء غشاء ابصاركم و امن فزع جأشكم و ضياء سواد ظلمتكم نهج البلاغه / خطبه ۱۹۸.
  - ٢٢٣- يا ايها الناس اعبدوا ربّكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلُّكم تتقون ـ بقره / ٢١.
    - ٢٢٧ - كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلَّكم تنقون بقره / ١٨٣.
      - ٢٢٥- لن ينال الله لحومها و لا دمائها و لكن يناله التقوى منكم ـ حج / ٣٨.
    - ٣٣٦ \_ و تزوّدوا فانّ خبر الزاد التقوى ـ بقره / ١٩٧.
      - ٢٧ - اتَّما يتقبِّل الله من المتقين مائده / ٢٧.
- ٨٧٨ ٢ . . قال ابوعبد الله عليه السلام: لا يغّرنك بكائهم أنّما التقوى في القلب بحار /ج ٧٠ ص ٢٨٥.
  - و ان تصبروا و تتقوا فان ذالک من عزم الامور ـ آل عمران / ۱۸۶.
- ٧٥٠ ـ قال على (ع): اوصيكم عبادالله بتقوى الله فائها الزمام و القوام فتمسكوا بوثائقها واعتصموا
   بحقائقها تؤول بكمالى اكنان الدعة و اوطان السعة ومعاقل الحرز و منازل العزّ ـ نهج البلاغه / خ ١٩٥٥.
- ٢٥١ \_ قال على عليه السلام: فإن التقوا في اليوم الحرز و الجنّة و في غدالطريق الى الجنّة مسلكها واضح و سالكها وابع و مستودعها حافظ ـ نهج البلاغه / ١٩١١.
- ۲۵۲ مقال امیرالمومنین علیه السلام: ان التقوی عصمة لک فی حیاتک و زلفی بعد مماتک عررالحکم / ص ۲۲۲.
  - ٢٥٠ \_ يا ايّها الذين آمنوا ان تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً انفال / ٢٩.
  - ٣٥٣ \_ \_ و اتَّقواالله و يعلُّمكم الله والله بكلُّ شيء عليم ـ بقرة / ٢٨٢ .
  - ۲۵۵ \_ دهذابیان للناس و هدی و موعظة للمتقین \_ آل عمران / ۱۳۸ .

- ٧٧. يا دنيا يا دنيا! اليك عنى ، ابى تعرّضت؟ ام التي تشوّقت؟ لاحان حينك؟ هيهات! غرى غيرى ، لا حاجة لى فيك ، قد طلّقتك ثلاثاً لا رجعة فيها! فعيشك قصير و خطرك يسير و ملكك حقير. آه من قلّة الزاد و طول الطريق و بعد السفر و عظيم المورد ـ نهج البلاغه /كلمات قصار ٧٧.
- ۲۲۱ دالیک عنّی یا دنیا فحبلک علی غاربک ، قد انسللت من مخالبک و افلت من حباثلک و اجتنبت الذهاب فی مداحضک نهج البلاغه / نامه ۴۵ .
  - ٢٢٢ نهج البلاغه / خطبه ٣٣.
  - ٣٣٠ \_ يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا و هم عن الاخرة هم غافلون ـ روم / ٧.
    - مهم م \_ \_ اولئك الذين اشتروا الحياة الدنيا بالاخرة \_ بقوه / ٨٤.
  - ٣٢٥ \_ ارضيتم بالحياة الدنيا من الاخرة فما متاع الحياة الدنيا في الاخرة الا قليل توبه / ٣٨.
- ٢٢٧ ـ ان الذين لايرجون لقائنا و رضوا بالحياة الدنيا و اطمأنوا بها والذين هم عن آياتنا غافلون .
   اولئک مأواهم الناربما كانوا يكسبون ـ يونس / ٨ .
- ٢٣٤ ـ عن ابيعبد الله عليه السلام قال: ابعد مايكون العبد من الله اذا لم يهت الإبطنه و فرجه ـ بحار /ج ٧٣ ص ١٨.
- ٢٢٨ \_ قال على (ع): حرام على كل قلب متولَّه بالدنيا ان يسكنه التقوى ـ غررالحكم / ص ٣٨٣.
- ۲۲۹ \_ قال على عليه السلام: و لبئس المتجر ان ترى الدنيا لنفسك ثمناً و ممالك عندالله عوضاً \_ نهج البلاغه / خطبه ۳۲.
- ٣٣٠ قال على عليه السلام: الناس في الدنيا عاملان: عامل عمل في الدنيا للدنيا، قد شغلته دنياه عن آخرته . يخشى على من يخلفه الفقر و يأمنه على نفسه فيفنى عمره في منفعة غيره . و عامل عمل في الدنيا لما بعدها فجائه الذي له من الدنيا بغير عمل . فاحرز الحظين معاً و ملك الدارين جميعاً . فاصبح و جيهاً عندالله لايسان الله حاجة فيمنعه نهج البلاغه / كلمات قصار ٢٤٩ .
- ٢٣١ قال على عليه السلام: الدنيا دار ممر لا دار مقرّ، والناس فيها رجلان: رجل باع فيها نفسه فاوبقها و رجل ابتاع نفسه فاعتقها نهج البلاغه /كلمات قصار ١٣٣.
  - ٢ ٢٧ انّ اكرمكم عندالله اتقاكم حجرات / ١٣ .
- سوسوم. -قال على عليه السلم: فان تقوى الله ... شفاء مرض اجسادكم و صلاح فساد صدوركم و طهور دنس انفسكم - نهج البلاغه / خطبه ١٩٨ .
  - ٢٣٨ للذين احسنوا منهم و اتقوا اجر عظيم آل عمران / ١٧٢.
  - ٣٣٥ ـ ـ فمن اتقى و اصلح فلا خوف عليهم و لا هم يحزنون ـ اعراف / ٣٥.
- ٣٣٦ ـ و سارعوا الى مغفرة من ربّكم و جنة عرضها السموات و الارض اعدّت للمتقين آل عمران / ١٣٣٧ .
  - ٢٣٤ \_ . ان المنقين في جنات و نعيم فاكهين بما آتاهم ربّهم ـ طور / ١٨.

- ٧٢٠٠ يومثل يصدر الناس اشتاتاً ليروا اعمالهم قمن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره و من يعمل مثقال درّة شرّاً يره زلزال / ٨.
- ۵۷۷- و وضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين ممّا فيه و يقولون يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة و لاكبيرة اللا الحصاها و وجدوا ما عملوا حاضراً و لا يظلم ربّك احداً -كهف / ٥٠.
- ٣٤٦. يوم تجدكل نفس ماعملت من خير محضراً و ما عملت من سوء تود لو ان بينها و بينه امداً بعيداً آل عمران / ٣٠٠.
  - ٢٤٤ ـ مايلفظ من قول اللا لديه رفيب عتيد ـ ق / ١٨.
- ٢٤٨ و نضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئاً و ان كان مثقال حبّة من خردل اتينا
   بها و كفى بنا حاسبين ـ انبياء / ۴٧ .
  - ٣٠٩ ـ و ان تبدوا ما في انفسكم او تخفوه يحاسبكم به الله ـ بقره / ٢٨٤ .
- ٢٨٠ ـ و الوزن يومثة الحق فمن ثقلت موازينه فاولئك هم المفلحون و من خفّت موازينه فاولئك
   الذين خسروا انفسهم بما كانوا بآياتنا يظلمون \_اعراف / ٨٠.
- 7۸۱ ـ و جاثت كل نفس معها سائق و شهيدلقد كنت في غفلة من هذا فبصرك اليوم حديد ـ ق / ٢٢. 7۸۷ ـ عقال رسول الله صلى الله عليه و آله: لا تزول قد ما عبديوم القيامة حتى يسأل عن اربع: عن عمره فيما افناه، و شبابه فيما ابلاه، و عن ماله من اين اكتسبه و فيما انفقه، و عن حبنا اهل البيت ـ

بحارالانوار /ج ٧ ص ٢٥٨ .
بحارالانوار /ج ٧ ص ٢٥٨ .

- بنى الخبر النبوى: انه يفتح للعبد يوم القيامة على كل يوم من ايام عمره اربعة و عشرون خزانة عدد ساعات الليل و النهار فخزانة يجدها مملوّة نوراً و سروراً فيناله عند مشاهدتها من الفرح و السرور ما لو وزع على اهل النار لادهشهم عن الاحساس بالم النار و هى الساعة التى اطاع فيها ربّه ثم يفتح له خزانة اخرى فيراها مظلمة منتنة مفزعة فيناله عند مشاهدتها من الفزع و الجزع ما لو قسّم على اهل المجنه لتقص عليهم نعيمها و هى الساعة التى عصى فيها ربّه . ثم يفتح له خزانة اخرى فيراها فارغة ليس فيها مايسره و لا ما يسوته و هى الساعة التى نام فيها او اشتغل فيها بشيء من من الغبن و الاسف على فواتها حيث كان متمكناً من ان يملأها حسنات ما لا يوصف من هذا قوله تعالى ، ذالك يوم النفان بحارالانوار / ج ٧ ص ٢٤٢٠.
- ١٨٨٠ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: لمّا منثل عن طول ذالك اليوم فقال: و الذي نفسى بيده أنه ليخفّف على المؤمن حتى يكون اهون عليه من الصلوة المكتوبة يصلّيها في الدنيا مجمع الزوائد/ ج ١ ص ٣٣٧٠.
- ٢٨٥ قال على عليه السلام: حاسبوا انفسكم قبل أن تحاسبوا و وازنوها قبل أن توازنوا غررالحكم / ص ٣٨٥.

- ٢٥٦ قال على (ع): فإن تقوى الله دواء داء قلوبكم و بصر عمى افتدتكم ـ نهج البلاغه /خ ١٩٨.
- ٢٥٠ \_ قال النبى صلى الله عليه و آله: لولا انَّ الشياطين يحومون على قلوب بنى آدم لنظروا الى الملكوت \_ بحارالانوار / ج ٧٠ ص ٥٩.
- ٢٥٨ عن ابيعبدالله عليه السلام قال: كان ابي يقول: ما من شيء افسد للقلب من الخطيئة انَّ القلب ليواقع الخطيئة فما تزال به حتى تغلب عليه فيصير اسفله اعلاه و اعلاه اسفله -بحار /ج ٧٠ ص ٥٣
  - 709- قال على عليه السلام: العقل رسول الحق غررالحكم /ج ١ ص ١٣٠
    - ٠٢٠ \_ قال على عليه السلام: الهوى عدو العقل غررالحكم / ص ١٣٠
- 898. قال اميرالمؤمنين عليه السلام: من لم يملك شهوته لم يملك عقله غررالحكم / ص ٧٠٢.
  - ٢٩٢ \_ قال على عليه السلام: العجب يقسد العقل \_ غررالحكم / ص ٢٤.
    - ٣٢٠ \_ قال على عليه السلام: اللجوج لا راى له \_ غررالحكم / ص ٣١.
  - ٣ ٢٠ ـ و من يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب ـ طلاق / ٣
    - ٢٩٥ و من يتق الله يجعل له من امره يسرأ طلاق / ٤.
- ۱۹۹۷ ـ قال امیرالمؤمنین علیه السلام: فمن اخذ بالتقوی عزبت عنه الشدائد بعد دنوها و اطرات له الامور بعد مرارتها و انفرجت عنه الامواج بعد تراکمها و اسهلت له الصعاب بعد انصابها نهجالبلاغ / خطبه ۱۹۸.
- ۲۹۷ قال على عليه السلام: ايّاك و حبّ الدنيا فانها اصل كل خطيئة و معدن كل بليّة غررالحكم /ص ۱۵۰.
- ٢٦٨ قال على عليه السلام: فانّ تقوى الله مفتاح سداد و ذخيرة معاد و عنق من كل ملكة و نجاة من كل هلكة ـ نهج البلاغه / خطبه ٢٣٠ .
- ٣٩٩- \_ قال على عليه السلام: لا شرف اعلى من الاسلام و لاعز اعزمن التقوى و لا معقل احسن من الورع \_ نهج البلاغه / باب المختار من الحكم ، ٣٧١.
- ٢٥- على عليه السلام: فمن اخذ بالتقوى عزبت عنه الشدائد بعدد نوها و احلولت له الامور بعد مرارتها و انفرجت عنه الامواج بعد تراكمها و اسهلت له الصعاب بعد انصابها نهج البلاغه / خطبه ١٩٣٠.
- 74/ افرأيت من اتحذ الهه هواه و اضله الله على علم و ختم على سمعه و قلبه و جعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله افلا تذكّرون جاثيه / ٢٣.
- ٣ ٢٥ قال على عليه السلام: فانَّ تقوى الله ... شفاء موض اجساءكم و صلاح فساد صدوركم و طهور دنس انفسكم نهج البلاغه / خطبه ١٩٨ .
  - ٢٤٢ نهج البلاغه / خطبه ١٩٣٠.

- ٢٠٠ \_ قال على عليه السلام: الثقة بالنفس من اوثق فرص الشيطان \_ غورالحكم / ص ٥٤.
- ٣٠١ . قال على عليه السلام: من كان له من نفسه زاجر كان عليه من الله حافظ ـ غررالحكم /ص ٥٩٨.
- ٣٠٣ . قال على (ع): من وبّخ نفسه على العيوب ارتدعت عن كثرة الذنوب عزرالحكم /ص ٩٩٠.
- ٣٠٣ قال رسول الله على الله عليه و آله: الا انبثكم باكيس الكيسين و احمق الحمقاء؟. قالوا: بلى يا رسول الله! قال: اكيس الكيسين من حاسب نفسه و عمل لما بعد الموت. و احمق الحمقاء من اتبع نفسه هواه و تمنّى على الله الامانئ. فقال الرجل: يا رسول الله وكيف يحاسب الرجل نفسه؟ قال: اذا اصبح ثم امسى رجع الى نفسه و قال: يا نفس! أنّ هذا يوم مضى عليك لا يعود اليك ابدأ والله سائلك عنه فيما افنيته، فما الذي عملت فيه؟ اذكرت الله ام حمدته؟ اقضيت حق اخ مؤمن؟ انفست عنه كربته؟ احفظته بظهر الغيب في اهله و ولده؟ احفظته بعد الموت في مخلفيه؟ اكففت عن غيبة اخ بفضل جاهك؟ اأعنت مسلماً؟ ما الذي صنعت فيه؟ فيذكر ماكان منه فان ذكر انه جرى منه خير حمدالله عزّو جلّ وكبرّه على توفيقه. و ان ذكر معصية او تقصيراً استغفرالله و

عزم على ترك معاودته و محاذا لك عن نفسه بتجدید الصلاة على محمد و آله الطیبین و عرض بیعة امیرالمؤمنین على نفسه و قبولها و اعاد شه لعن شاثنیه و اعدائه و دافعیه عن حقوقه . فاذا فعل ذالك قال الله : لست اناقشك في شيء من الذنوب مع موالاتك اولیائي و معاداتك اعدائى - بحارالانوار / ج ٧٠ ص ۶۹ .

- ٣٠٧ عن الكاظم عليه السلام قال: ليس منّا من لم يحاسب نفسه في كلّ يوم فان عمل حسناً استزاد الله و ان عمل سيئاً استغفرالله و تاب اليه ـكافي /ج ١ ص ٤٥٣.
- ٣٠٥ فى وصيّة ابى ذر قال النبى صلى الله عليه وآله: على العاقل ان يكون له ساعات: ساعة يناجى فيهاربّه وساعة يحتاربّ ٧٠ ص ٤٤.

   قال على عليه السلام: حاسبوا انفسكم باعمالها و طالبوها باداء المفروض عليها والاخذ من فناتها لبقائها و تزودوا و تأهبوا قبل ان تبعثوا ـ غررالحكم / ص ٣٨٥.
- 4. م. رقال على عليه السلام: ما احق الانسان ان يكون له ساعة لا يشغله عنها شاغل يحاسب فيها نفسه فينظر فيما اكتسب بها و عليها في ليلها و نهارها ـ غررالحكم / ص ٧٥٣.
- ۲۰۸ قال على عليه السلام: جاهد نفسك و حاسبها محاسبة الشريك شريكه و طالبها بحقوق الله مطالبة الخصم خصمه فان اسعد الناس من انتدب لمحاسبة نفسه \_ غررالحكم / ص ٣٧١.
- ٣٠٩ قال على عليه السلام: من حاسب نفسه وقف على عيوبه و احاط بذنوبه فاستقال الذنوب و اصلح العيوب عردالحكم / ص ٩٩٤.
- ٠٦١٠ -عن ابيعبدالله(ص) قال: فحاسبوا انفسكم قبل ان تحاسبوا فان في القيامة خمسين موقفاً كل موقف مقام الفسنة ثم تلاهذه الآية في يوم كان مقداره خمسين الف سنة ـ بحار / ج ٧٠ ص ٤٠.

- ٢٨ قال على عليه السلام: من حاسب نفسه ربح غررالحكم /ص ٤١٨.
- ٢٨٠ عن ابى الحسن الماضى عليه السلام قال: ليس منّا من لم يحاسب نفسه في كل يوم فان عمل حسناً استزادالله و ان عمل سيّناً استغفرالله منه و تاب اليه ـ وسائل / ج ١١ ص ٣٧٧.
- ۸۸ ۲- قال امیرالمؤمنین علیه السلام: من حاسب نفسه ربح و من غفل عنه خسر و من خاف امن و من اعتبر ابصر و من ابصرفهم و من فهم علم وسائل /ج ۱۱ ص ۳۷۹.
- ٢٨٩ في وصية النبي انه قال: يا اباذر! حاسب نفسك قبل ان تحاسب، فانه اهون لحسابك غداً وزن نفسك قبل ان توزن و تجهّز للعرض الاكبر يوم لا يخفى على الله خافية (الى ان قال:) يا اباذر! لا يكون الرجل من المتقين حتى يحاسب نفسه اشد من محاسبة الشريك شريكه فيعلم من اين مطعمه و من اين مشربه و من اين ملبسه؟ امن حلال او حرام؟ يا اباذر! من لم يبال من اين اكتسب المال لم يبال الله من اين ادخله النار وسائل / ج ١١ ص ٣٧٩.
- ۲۹۰ مان على بن الحسين عليه السلام يقول: ابن آدم! انك لا تزال بخير ماكان لك واعظ من نفسك و ماكان المحاسبة من همك و ماكان الخوف لك شعاراً و الحزن دثاراً ، ابن آدم انك ميت و مبعوث و موقوف بين يدى الله فاعد جواباً ـ وسائل / ج ۱۱ ص ۲۷۸.
- ٢٩٠ بسم الله الرحمان الرحيم . والعصر أن الانسان لغى خسر ألا الذين آمنوا و عملوا الصالحات و
   تواصوا بالحق و تواصوا بالصبر سوره والعصر .
- ۲۹۲ قال على عليه السلام: ان العاقل من نظر في يومه لغده و سعى في فكاك نفسه و عمل لما لابد له و لا محيص عنه غررالحكم / ص ۲۳۸.
- ۲۹۳ قال على عليه السلام: من حاسب نفس وقف على عيوبه و احاط بذنوبه فاستقال الذنوب و اصلح العيوب غررالحكم / ص ۶۹۶.
  - ٣٩٧ \_ قال على عليه السلام: من لم يسس نفسه اضاعها \_ غررالحكم / ص ٤٤٠.
  - م ٧٩. قال على عليه السلام: من اغتر بنفسه سلّمته الى المعاطب غررالحكم / ص ٤٨٥.
- ٣ ٩ ٢ . قال على عليه السلام: من كان له من نفسه يقظة كان عليه من الله حفظة . غرر الحكم / ص ٩٧٩.
  - ٢٩٤ قال على عليه السلام: املكوا انفسكم بدوام جهادها غررالحكم / ص ١٣١.
- 79.4 ـ عن الصادق عليه السلام قال: الليل اذا اقبل نادى مناد بصوت يسمعه الخلائق الا التقلين يابن أدم! اللي خلق جديد، اللي على ما فق شهيد فخذ منى فانى لو طلعت الشمس لم ارجع الى الدنيا و لم تزود في من حسنة و لم تستعتب في من سيئة و كذالك يقول النهار اذا ادبرالليل وسائل /ج ١١ ص ٣٨٠.
- ٩٩ قال على عليه السلام: ان الحازم من شغل نفسه بجهاد نفسه فاصلحها و حبسها عن اهويتها و لذاتها فملكها و ان العاقل بنفسه عن الدنيا و مافيها و اهلها شغلاً \_غررالحكم / ص ٢٣٧.

447

476

۳۴۴ . - قال ابوجعفر عليه السلام: التائب من الذنب كـمن لاذنب له و المـقيم عـلى الذنب و هـو مستغفر منه كالمستهزء ـكافي / ج ٢ ص ۴٣٥.

٣٢٣- - ان الله يحب التَّوَّابين و يحبّ المتطهرين - بقره / ٢٢٢.

۴-۲۲۵ قال ابوجعفرعليه السلام: انَّ الله اشدَفرحاً بتوبة عبده من رجل اضلَ راحلته و زاده في ليلة ظلماء فوجدها فالله اشدَّ فرحاً بتوبة عبده من ذلك الرجل براحلته حين و جدها ـ كافي /ج ٢ ص ٩٣٤.

٣٣٦ - قال ابوعبدالله (ع): اذا تاب العبد توبة نصوحاً احبّه الله فسترعليه، فقلت وكيف يسترعليه ؟ قال ينسى ملكبه ما كانا يكتبان عليه و يوحى الله الى جوارحه والى بقاع الارض ان اكتمى عليه ذنوبه، فيلقى الله عزّوجل حين يلقاه و ليس شىء يشهد عليه بشىء من الذنوب ـ كافى / ج ٢ ص ٣٣٥.

٢٢٧- -حقائق اص ٢٨٥.

ما الاستغفار ؟ الاستغفار درجة العلّيين و هو اسم واقع على ستة معان اولها الندم على مامضى و ما الاستغفار ؟ الاستغفار درجة العلّيين و هو اسم واقع على ستة معان اولها الندم على مامضى و الثانى العزم على ترك العود اليه ابدأ و الثالث ان تؤدى الى المخلوقين حقوقهم حتى تلقى الله الملس ليس عليك تبعة . و الرابع ان تعمد الى كل فريضة عليك ضبّعتها فتؤدى حقها و الخامس ان تعمد الى اللحم الذى نبت على السحت فتذيبه بالاحزان حتى يلصق الجلد بالعظم و ينشأ بينهما لحم جديد و السادس ان تذيق الجسم الم الطاعة كما اذقته حلاوة المعصية ، فعند ذالك تقول: استغفرالله ـ وسائل / ج ١١ ص ٣٤١.

٩٣٣. ـ قال الصادق عليه السلام: ان رسول الله صلى الله عليه و آله كان يتوب الى الله في كل يوم سبعين مرة من غير ذنب ـ كافي / ج ٢ ص ٤٥٠.

٣٠٠ . - قالالنبي (ص): انّه ليفان على قلبي حتى استغفرالله في اليوم و الليلة سبعين مرة محجة /ج٧ص١٧

 ٣٣٠ - وكنتم ازواجاً ثلاثة ، فاصحاب الميمنة ما اصحاب الميمنة و اصحاب المشأمة ما اصحاب المشأمة ؟ والسابقون السابقون اولئك المقربون ، في جنات النعيم - واقعه / ١٢ .

جواب د فاما ان كان من المقرّبين فروح و ريحان و جنة نعيم . و اما ان كان من اصحاب اليمين فسلام الكمن اصحاب اليمين و اما ان كان من المكذّبين الضالين فنزل من حميم و تصلية جحيم - واقعه / ١٨٨ ع ٨٨

٣٣٣ - كلاات البرار لفي عليّين و ماادراك ما عليون كتاب مرقوم يشهده المقرّبون - مطقفين / ٢١.

م ٢٠٠٠ - اذقالت الملائكة : يا مريم! ان الله يبشرك بكلمة منه المسيح عيسى بن مريم وجيهاً في الدنيا و الآخرة و من المقرّبين ـ آل عمران / ٢٥٠.

٣٣٥- -و لاتحسبن الذين قتلوا في سبيل الله امواتاً بل احياء عند ربهم يرزقون - آل عموان / ١٥٩.

٢٣٠٠ - يا اينها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية - فجر / ٢٨.

اله. \_ قال على عليه السلام: و ان للذكر لاهلاً اخذوه من الدنيا بدلا فلم تشغلهم تجارة و لا بيع عنه يقطعون به ايام الحياة و يهتفون بالزواجر عن محارم الله في اسماع الغافلين ، و يأمرون به ، و ينهون عن المنكر و يتناهون عنه . فكانّما قطعوا الدنيا الى الآخرة و هم فيها ، فشاهدوا ما وراه ذائك فكانّما اطلعوا غيوب اهل البرزخ في طول الاقامة فيه و حقّقت القيامة عليهم عداتها فكشفوا غطاء ذالك لاهل الدنيا حتى كانّهم يرون ما لايرى الناس و يسمعون ما لايسمعون فلومثّلتهم لعقلك في مقاومهم المحمودة ومجالسهم المشهودة و قد نشروا دواوين اعمالهم و فرغوا

لمحاسبة انفسهم على كل صغيره وكبيرة امروابها فقصّرواعنها و نهواعنها ففرّطوافيها وحملوا ثقل اوزارهم ظهورهم فضعفوا عن الاستقلال بها فنشجوا نشيجاً و تحاويوا نحيباً يعجّون الى ربّهم من مقام ندم و اعتراف ، لرأيت اعلام هدى و مصابيح دجى ، قديقت بهم الملائكة و تتزلت عليهم السكينة و فتحت لهم ابواب السماء و اعدّت لهم مقاعد الكرامات (نهج البلاغه /كلام ٢٣٢.

٣١٢ - قال على عليه السلام: ترك الذنب اهون من طلب التوبه - بحار / ج ٧٧ م

٣٢٣ - قل يا عبادى الذين اسرفوا على انفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ان الله يغفرالدُّنوب حميعاً أنّه هوالغفور الرحيم - زمر / ٥٣ .

٣١٣. ـ و اذا جاءً ك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام عليكم كتب رتكم على نفسه الرحمة أنّه من محمل منكم سوءً بجهالة ثم تاب من بعده و اصلح فانّه غفور رحيم ـ انعام / ٥٢.

٣١٥ ـ و توبوا الى الله جميعاً ايهاالمؤمنون لعلكم تفلحون ـ نور / ٣١.

۲۱۲ \_ يا ايها الذين آمنوا توبوا الى الله توبة نصوحاً عسى ربّكم ان يكفّر عنكم سيئاتكم و يدخلكم جنات تجرى من تحنها الانهار ـ تحريم / ٨.

٣١٤ \_ - قال رسول الله ( ص ): لكل داء دواء و دواء الذبوب الاستغفار ـ وسائل / ج ١١ ص ٣٥٤.

ر ، ٣ ر - قال ابوجعفر (ع): ما من عبد الله و في قلبه نكتة بيضاء فاذااذنب خرج في النكتة نكتة سوداء، فان تاب ذهب تلك السواد و ان تمادي في الذنوب زاد ذالك السواد حتى يفطى البياض فاذا غطى البياض لم يرجع صاحبه الى خيرابد أوهو قول الله: كلابل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون ـ بحار / ج٧٧ ص ٣٣٢.

9 ٣١٩ \_ قال الصادق عليه السلام: تأخير التوبة اغترار، و طول التسويف حيرة والاعتلال على الله هلكة و الاصرار على الذنب امن لمكراته و لا يأمن مكراته الا القوم الخاسرون ـ بحار /ج ٧٧ ص ٣٤٥.

٣٣٠ ـ و هو الذي يقبل التوبة عن عباده و يعفوا عن السيئات و يعلم ما تفعلون ـ شوري / ٢٥.

٣٢١ \_ \_ و أنَّى لغفَّار لمن تاب و آمن و عمل صالحاً ثم اهتدى ـ طه / ٨٢.

۳۲ هر و الذين اذا فعلوا فاحشقاو ظلموا انفسهم ذكرواالله فاستغفروالذنوبهم و من يغفرالذنوب الاالله و لم يصرّوا على مافعلوا و هم يعلمون . اولئك جزائهم مغفرة من ربّهم و جنّات تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها و نعم اجرالعاملين - آل عموان / ١٣٥ .

بعنكه يقول: لااله الاالله ، وكان يجمعنا فيأمرنا بالذكر حتى تطلع الشمس . (الى ان قال) و قال رسول الله صلى الله عليه و آله: الا اخبركم بخير اعمالكم و ارفعها فى درجاتكم و ازكاها عند مليككم و خير لكم من ان تلقوا عدّوكم فتقتلوهم و يقتلوكم ؟ مليككم و خير لكم من ان تلقوا عدّوكم فتقتلوهم و يقتلوكم ؟ فقال الحرائلة كثيرا ثم قال: جاء رجل الى النبى فقال :من خير اهل المسجد؟ فقال: اكثرهم لله ذكراً. و قال رسول الله صلى الله عليه وآله: من اعطى لساناً ذاكراً فقد اعطى خيرالدنيا و الآخرة وسائل / ج ۴ ص ١١٨١.

۳۵۵ - فى وصية ابى ذرّ قال رسول الله صلى الله عليه و آله : عليك بتلاوة القرآن و ذكر الله كثيراً فازّه ذكر لك فى السماء و نور لك فى الارض ـ بحار / ج ٩٣ ص ١٥٤ .

٣٥٦ - عن الحسن بن على عليه السلام قال: قال رسول الله صلى الله عليه و آله: بادروا الى رياض الجنة ، فقالوا: ما رياض الجنّة ؟ قال: حلق الذكر ـ بحار /ج ٩٣ ص ١٥٥.

٣٥٤. . - عن الصادق عليه السلام قال : قال رسول الله صلى الله عليه و آله : ذاكر الله في الفافلين كالمقاتل في الفارين له الجنة ـ بحار /ج ٩٣ ص ١٤٣.

١٥٨ ح. ان رسول الله صلى الله عليه و آله خرج على اصحابه فقال: ارتعوا في رياض الجنة. قالوا يا رسول الله و ما رياض الجنة؟ قال: مجالس الذكر، اغدوا و روّحوا و اذكروا. و من كان يحب ان يعلم منزلته عندالله فلينظر كيف منزلة الله تعالى عنده، ينزل العبد حيث انزل العبد الله من نفسه و اعلموا ان خير اعمالكم عند مليككم و ازكاها و ارفعها في درجاتكم و خير ما طلعت عليه الشمس ذكرالله فانه تعالى اخبر عن نفسه فقال: انا جليس من ذكرني \_ بحار/ج ٩٣ ص ١٤٣.

۲۵۹ - فيما نالجي به موسىٰ عليه السلام ربّه: الهي ما جزاء من ذكرك بلسانه و قلبه ؟ قال: يا موسى اظلّه يوم القيامة بظلّ عرشي و اجعله في كنفي - بحار / ج ٩٣ ص ١٥٥٠.

و من أبيعبدالله عليه السلام قال: اشد الاعمال ثلاثة: انصاف الناس من نفسك حتى لاترضى لاترضى لها منهم بشيء الارضيت لهم منها بمثله . و مواساتك الاخ في المال و ذكر الله على كل حال ، ليس مبيحان الله ، و الحمدلله ، و لااله الاالله ، و الله الاالله ، و الله الاالله ، و الله الاالله ، و الله الالله ، و الله الله ، و الله الالله ، و الله الله ، و الله الالله ، و الله الله ، و الله ، و الله ، و الله ، و الله الالله ، و الله ، و

٣٦٧ - فيما الرصى به رسول الله (ص) علياً: يا على ! ثلاث لا تطيقها هذه الامة: المواسات للاخ في ماله. وانصاف الناس من نفسه. و ذكرالله على كل حال. وليس هو سبحان الله و الحمدلله و لااله الآالله و الله اكبر ، و لكن اذا ورد على ما يحرم عليه خاف الله عنده و تركه - بحار / ج ٩٣ ص ١٥١ .

۳۹۳ \_ قال على عليه السلام: لا تذكروا الله سبحانه ساهيا و لا تنسه لاهياً و اذكره ذكراً كاملاً يوافق فيه قلبك لسانك و يطابق اضمارك اعلانك و لن تذكره حقيقة الذكرحتى تنسى نفسك في ذكرك و تفقدها في امرك \_ غررالحكم / ص ۸۱۷.

> ASSOCIATION KHOJA SHIA ITHNA ASHERI JAMATE MAYOTTE

- ٣٣٤ ـ من عمل صالحاً فلنفسه و من اساء فعليها ثم الي ربّكم ترجعون ـ جاثيه / ١٥.
  - ٣٣٨ الذين اذا اصابتهم مصيبة قالوا انَّا لله و انَّا اليه راجعون ـ بقره / ١٥٤.
  - ۳۲۹ و ان الذين لايؤمنون بالأخرة عن الصراط لناكبون ـ مؤمنون / ٧٠.
  - . ٣ بل الذين لايؤمنون بالآخرة في العذاب و الضلال البعيد ـ سبا / ٨.
- بهم. مثل الذين كفروا بربهم اعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مماكسبوا على شيء ذالك هوالضلال البعيد -ابراهيم / ١٨ .
- مم ٣ \_ من كان يريد العزّة فلله العزة جميعاً ، اليه يصعد الكلم الطيّب والعمل الصالح يرفعه فاطر/ ١٠.
  - مرم سي من عمل صالحاً من ذكر او انشى و هو مؤمن فلنحيينه حياة طيمة و نحل / ٩٧.
- بههم ٢. \_ يرفع الله الذين أمنوا منكم و الذين اوتوا العلم درجات والله بما تعملون خبير \_مجادله / ١١.
  - ٥٣٦- يا ايها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً احزاب / ٢١.
- ٣٣٦ ـ الذين يذكرون الله قياماً و قعوداً و على جنوبهم و يتفكّرون في خلق السموات و الارض ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك فقنا عذاب النار ـ آل عمران / ١٩١١.
  - ٣٨٠ ـ قد افلح من تزكّى و ذكراسم ربّه فصلّى ـ اعلى / ١٥.
    - ٨٨ ١٤ و اذكراسم ربك بكرة و اصيلاً انسان / ٢٥.
  - ١٩ ٣- و اذكر ربّك كثيراً و سبّح بالعشى و الابكار آل عمران / ٢١.
  - ١٠٣/ \_ فاذا قضيتم الصلوة فاذكروا الله قياماً و قعوداً و على جنوبكم \_نساء /١٠٣.
- ٣٥١ ـ عن ابي عبدالله (ع) قال: من اكثر ذكرالله عزّوجلّ اظلّه الله في جنته ـ وسائل / ج ۴ ص ١١٨٢.
- م بي س \_ عن ابى عبدالله عليه السلام فى رسالته الى اصحابه قال : و اكثروا ذكرالله ما استطعتم فى كل ساعة من ساعات الليل و النهار ، فان الله امر بكثرة الذكر ، و الله ذاكر لمن ذكره من المؤمنين . و اعلموا ان الله لم يذكره احد من عباده المؤمنين الا ذكره بخير \_ وسائل / ج ۴ ص ١١٨٣ .
- سر ٣٥٠ ـ عن ابيعبد الله عليه السلام: قال الله لموسىٰ: اكثر ذكرى بالليل و النهار وكن عند ذكرى خاشعاً و عند بلائى صابراً و اطمئن عند ذكرى و اعبدنى و لا تشرك بى شيئاً الى المصير . يا موسى ! اجعلنى ذخرك وضع عندى كنزك من الباقيات الصالحات ـ وسائل / ج ٢ ص ١١٨٢ .
- ۲۵γ \_ عن ابیعبد الله علیه السلام قال: ما من شیء الا و له حد ینتهی الیه الا الذکر فلیس له حد ینتهی الیه فرض الله عزّوجل الفرائض فمن ادّاهن فهو حدّهن، و شهر رمضان فمن صامه فهو حدّه. و الحج فمن حج فهو حدّه والاالذكر فان الله عزّوجل لم یرض منه بالقلیل و لم یجعل له حدّاً ینتهی الیه ثم تلا: یا ایها الذین آمنوا اذکروا الله ذکراً کثیراً و سبحوه بکرة و اصیلاً و فقال: لم یجعل الله الله عرض منه بالدین آمنوا اذکروا الله ذکراً کثیراً و سبحوه بکرة و اصیلاً و فقال: لم یجعل الله الله عرض منه بالدین آمنوا اذکروا الله دیراً کثیراً و سبحوه بکرة و اصیلاً و فقال: لم یجعل الله الله عرض منه بالدین آمنوا اذکروا الله دیراً کثیراً و سبحوه بکرة و اصیلاً و فقال: لم یجعل الله الله عرض منه بالدی به منه بالیه الله عرض منه بالدی به منه بالدین آمنوا اذکروا الله دیراً کثیراً و سبحوه بکرة و اصیلاً و منه بالدی به بالدی بالد

له حداً ينتهى اليه قال : و كان ابى كثير الذكر لقد كنت امشى معه و أنّه ليذكرالله و أكل معه الطعام و أنّه ليذكرالله و لقد كان يحدّث القوم و مايشغله ذالك عن ذكرالله و كنت ارى لسانه لازقاً انجلت ظلمة الريب عن عقائدهم و ضمائرهم و انتفت مخالجة الشك عن قلوبهم و سرائرهم و انشرحت بتحقيق المعرفة صدورهم و علت لسبق السعادة في الزهاة هممهم و عذب في معين المعاملة شربهم و طاب في مجلس الانس سرهم و امن في موطن المخافة سربهم و اطمأنت بالرجوع الى ربّ الارباب انفسهم و تبقنت بالفوز و الفلاح ارواحهم و قرّت بالنظر الى محبوبهم اعبنهم و اسقر بادراک السؤل و نيل المأ مول قرارهم و ربحت في بيع الدنيا بالاخرة تجارتهم الهي ما الذ خواطر الالهام بذكرك على القلوب و ما احلى المسير اليك بالاوهام في مسالك الغيوب و ما الخي فاعذنا من طردك و ابعادك و اجملنا من اخص ما اطبب طعم حبّك و ما اعذب شرب قربك فاعذنا من طردك و ابعادك و اجملنا من اخص عارفيك و اصلح عبادك و اصدق طائميك و اخص عبّادك يا عظيم يا جليل يا كريم يا منيل!

- ٣٣٩- -حقائق /ص ١٨١٠، و في المدين المارية المار
- ۲۹۰ ـ قال ابوعبدالله عليه السلام: ( في حديث الى ان قال ) و لكن اذا ورد عليك شيء اموالله به اخذت به و اذا ورد عليك شيء نهي عنه تركته بعدار / ج ٩٣ ص ١٥٥٥.
- ٣٤١ يا من اذاق احباثه خلاوة المؤانسة فقاموا بين يديه متملقين و يا من البس اوليائه ملابس
   هيبته فقاموا بين يديه مستغفرين -اقبال الاعمال / دعاء عرفة .
- ٣٤٣ قل ان كنتم تحبّون الله فاتّبعوني يحببكم الله آل عموان / ٣١.
- ٣٤٣ . قال الصادق عليه السلام : من كان ذاكر لله على الحقيقة فهو مطيع و من كان غافلاً عنه فهو عاص ـ بحار / ج ٩٣ ص ١٥٨.
- ۳۷۳ قال الصادق عليه السلام ( في حديث الى قال ) و معرفتك بذكره لك يورثك الخضوع و الاستحياء و الانكسار ـ بحار / ج ۹۳ ص ۱۵۸.
  - و من اعرض عن ذكري فان له معيشة ضنكاً ـ طه / ١٢٤.
- ٣. ٣. وأن الذى ازلت الاغيار عن قلوب احبائك حتى لم يحبوا سواك و لم يلجوا الى غيرك، انت المونس له حيث استبانت لهم المعالم ماذا وجد من فقدك ؟ وما الذى ققد من وجدك ؟ لقد خاب من رضى دونك بدلاً و لقد خسر من بغى عنك متحولاً كيف يرجى سواك و انت ما قطعت الاحسان و كيف يطلب من غيرك و انت ما بدلت عادة الامتنان إقبال الاعمال / دعاء عرفه .
  - ٣٤٤ الذين آمنوا و تطمئنَ قلوبهم بذكر الله الا بذكر الله تطمئن القلوب ـ رعد / ٢٧.
    - ۲۵۸ فاذكروني اذكركم بقره / ۱۵۲.

٣٩٣ - قال الصادق عليه السلام: من كان ذاكراً على الحقيقة فهو مطيع و من كان غافلاً عنه فهو عاص و الطاعة علامة الهدايه و المعصية علامة الضلالة و اصلهما من الذكر و الغفلة فاجعل قلبك قبلة و لسانك لاتحركه الا باشارة القلب و موافقة العقل و رضى الايمان، فان الله عالم بسترك و جهرك، و كن كالتارع, وحه او كالواقف في العوض الاكبر غير شاغل نفسك عما عناك مماكلفك به ربك في امره و نهيه و وعده و وعيده و لا تشغلها بدون ماكلنك و اغسل قلبك بماء الحزن و اجعل ذكرالله من اجل ذكره لك ماخل ذكر له و اسبق، و معرفتك بذكره لك فائه ذكرك و هو غنى عنك فذكره لك اجل و اشهى و اتم من ذكرك له و اسبق، و معرفتك بذكره لك يورثك الخضوع و الاستحياء و الانكسار و يتولد من ذلك رؤية كرمه و فضله السابق و يصغر عند ذلك طاعاتك و ان كثرت في جنب مننه . فتخلص بوجهه . و رؤيتك ذكرك له تورثك الريا و العجب و السفه و الغلظة في خلقه و استكثار الطاعة و نسان فضله و كرمه . و ما تزداد بذلك من الله الا بعداً و لا تستجلب به على مضئ الايام الا وحدة بلا الذكر ذكران: ذكر خالص يوافقه القلب ، و ذكر صارف ينفى ذكر غيره كما قال رسول الله صلى الله عليه و آله: اتى لا احصى ثناء عليك ، انت كما اثنيت على نفسك فرسول الله لم يجعل لذكره له عز وحل مقداراً عند علمه بحقيقة سابقة ذكرالله له من قبل ذكره له . فمن دونه اولى . فمن اراد ان يذكرالله تعالى فليعلم انه ما لم يذكرالله العبد بالتوفيق لذكره لا يقدر العبد على ذكره ـ بحار / ج ٩٣ ص ١٥٨ .

٣٦٨ - سئل اميرالمؤمنين عليه السلام: هل رأيت ربك حين عبدته ؟ فقال: ويلك ماكنت اعبد رباً لم اره . قبل : وكيف رأيته ؟ قال : ويلك لا تدركه العيون في مشاهدة الابصار و لكن رأته القلوب بحقائق الايمان ـ حقائق فيض / ص ١٧٩ .

- ٣٩٥- قال حسين بن على عليه السلام: كيف يستدل عليك بما هو في وجوده مفتقر اليك؟ ايكون لغيرك من الظهور ماليس لك؟ حتى يكون هو المظهر لك. متى غبت حتى تحتاج الى دليل يدل عليك؟ و متى بعدت حتى تكون الآثار هى التى توصل اليك؟ عميت عين لا تراك عليها رقيباً و خسرت صفقة عبد لم تجعل له من حبك نصيباً اقبال الاعمال / دعاء عرفه.
- ٣٦٦- الهي هب لى كمال الانقطاع اليك و انر ابصار قلوبنا بضياء نظرها اليك حتى تخرق ابصار القلوب حجب النور فتصل الى معدن العظمة و تصير ارواحنا معلّقة بعزٌ قدسك \_اقبال الاعمال / مناجات شعبانيه .
- ٢٩٤ قال على بن الحسين عليه السلام: بسم الله الرحمان الرحيم. الهي قصرت الالسن عن بلوغ ثنائك كمايليق بجلالك و عجزت العقول عن ادراك كنه جمالك و انحسرت الابصار دون النظر الى سبحات وجهك و لم تجعل للخلق طريقاً الى معرفتك الا بالعجز عن معرفتك. الهي → فاجعلنا من الذين ترسّخت اشجار الشوق اليك في حدائق صدورهم و اخذت لوعة محبتك بمجامع قلوبهم فهم الى اوكار الافكار يأوون و في رياض القرب و المكاشفة يرتعون و من حياض المحبة بكاس الملاطفة يكرعون و شرايع المصافات يردون. قد كشف الغطاء عن ابصارهم و

ASSOCIATION KHOJA SHIA ITHNA ASHERI JAMATE MAYOTTE ٣٩٣- - قال رسول الله صلى الله عليه و آله: سيّد القول لااله آلاالله \_ بحار / ج ٩٣ ص ٢٠٤.

٣٩٣ - عن النبى صلى الله عليه و آله عن جبر ثيل قال الله عزوجاً : كلمة لاالهالّالله حصنى فمن دخل حصنى امن من عذابي ـ بحار / ج ٩٣ ص ١٩٢.

♣ ٣٩ \_ قال النبى صلى الله عليه و آله: يقول الله تعالى: من احدث و لم يتوضّأ فقد جفانى، و من احدث و توضّأ و لم يصل ركعتين فقد جفانى، و من احدث و توضّأ و صلى ركعتين و دعانى و لم اجدث و توضّأ و سائل / ج ١ ص ٢٥٨.
٢٩٨ \_ \_ عاراف / ٢٤ \_ ٥٥، اصول كافى / ج ١ ص ٣٣٤.

١٩٢٠ - بحار /ج ٩٤ ص ٩٤.

٣٩٨ - كشكول شيخ بهائي /ج ٢ ص ١٨٤ چاپ فراهاني ، بحارالانوار /ج ١ ص ٢٢٤.

٢٩٩ - روضة المتقين / ج ١٣ ص ١٢٨.

٠٠٠ - تذكرة المتقين / ص ٢٠٧.

. ١٢٢ . - المراقبات / ص ١٢٢ .

٢٠٠٧ - - مرصاد العباد /ص ١٥٠.

٣.٧م \_ قال على عليه السلام: أن للقلوب شهوة و اقبالاً و ادباراً فأتوها من قبل شهوتها و اقبالها فان القلب اذا اكره عمى - بحار / ج ٧٠ ص ٤١.

٧٠,٧ ـ عن ابى بصير قال سمعت اباعبدالله عليه السلام يقول: اذا اذنب الرجل خرج في قلبه نكتة سوداء فان تاب انمحت و ان زاد زادت حتى تغلب على قلبه فلا يفلح بعدها ابدأ - بحار /ج ٧٧ ص ٣٢٧.

حن ابيعبد الله عليه السلام قال كان ابي يقول: ما من شيء افسد للقلب من خطيئته ان القلب

ليواقع الخطيئة فلا تزال به حتى تغلب عليه فيصير اعلاه اسفله - بحار /ج ٧٣ ص ٣١٢.

و عن ابيعبدالله عليه السلام قال: حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة - بحار /ج ٧٧ ص ٩٠.

م ، ٥٠٠ - قال وسول الله صلى الله عليه و آله : اول ما عصى الله تبارك و تعالى بست خصال : حبّ الدنيا و حبّ الراحة و حبّ الراحة و حبّ الراحة - بحار / ٧٣ ص ٩٤ .

٨.٧ \_ عن البعدال عليه السلام قال: ابعد ما يكون العبد من الله عزّو جلّ اذ الم يهمّه الله بطنه و فوجه
 بحار / ج ٧٣ ص ١٨ .

٩، ٣ ـ عن جابر قال: دخلت على ابن جعفر عليه السلام فقال: يا جابر! والله انى لمحزون و انى لمشغول القلب، قلت: جعلت فداك، و ما شغلك و ما حزن قلبك؟ فقال يا جابر! أنّه من دخل قلبه صافى خالص دين الله شغل قلبه عمّاسواه. يا جابر! ما الدنيا و ما عسى ان تكون الدينا؟ هل هى الاطعام اكلته او ثوب لبسته او امرأة اصبتها؟ يا جابر! أنّ المؤمنين لم يطمئنوا الى الدنيا

9 4 7 \_ عن ابیعبدالله علیه السلام: قال الله عزّوجل : یابن آدم ! اذکرنی فی نفسک اذکرک فی نفسی ، یابن آدم ! اذکرنی فی ملاً اذکرتی فی حلاً اذکرک فی خلاً ، یابن آدم ! اذکرنی فی ملاً اذکرک فی ملاً خیر من ملاً ک . و قال : ما من عبد ذکر الله فی ملاً من الناس الا ذکره الله فی ملاً من الملائکة \_وسائل /ج ۴ ص ١١٨٥ . ٢٨ \_ عن النبی صلی الله علیه و آله قال : قال الله تعالی : اذا علمت ان الغالب علی عبدی الاشتغال بی نقلت شهو ته فی مسألتی و مناجاتی فاذا کان عبدی کذالک فاراد ان یسهو حلت بینه و بین ان یسهو . اولئک اولیائی حقاً ، اولئک الابطال حقاً ، اولئک الذین اذا اردت ان اهلک اهل الارض عقوبة زویتها عنهم من اجل اولئک الابطال \_ بحار / ج ٩٣ ص ١٩٢ .

٣٨١ \_ قل ان كنتم تحبّون الله فاتبعوني يحببكم الله \_ آل عمران / ٣١.

۲۸۷ \_ عن ابیعبد الله علیه السلام: قال رسول الله صلى الله علیه و آله: من آکثر ذکر الله احبّه الله و من ذکرالله کثیراً کتبت له براثتان براثة من النار و براثة من النفاق ـ وسائل / ج ۴ ص ۱۱۸۱ .

۳۸۳ - و لله المشرق و المغرب فاينما تولّوا فثمّ وجه الله ـ بقره / ١١٥.

م ۲۸ و هو معکم اینماکنتم والله بما تعملون بصیر ـ حدید / ۴.

۳۸۵ ـ و نحن اقرب اليه من حبل الوريد ـ ق / ۱۶ .

۱۷/ - ان الله على كلّ شيء شهيد ـ حج / ۱۷.

٢٨٠ - من كان يريدالعزة فلله العزة جميعاً اليه يصعدالكلم الطيّب و العمل الصالح يرفعه - فاطر/ ١٠.

٣٨٨ ـ و اعبد ربک حتى يأتيک اليقين ـ حجر / ٩٩.

٣٨٩ - عن ابى سلام قال: سمعت رسول الله صلّى الله عليه و آله يقول: خمس ما اثقلن فى الميزان: سبحان الله ، و الحمدلله ، و لااله الاالله ، و الله اكبر و الولد الصالح يتوفى لمسلم فيصبر و يحتسب بحار /ج ٩٣ ص ١٤٩.

٣٩٠ . قال رسول الله صلى الله على وآله: لما اسرى بى الى السماء دخلت الجنة فرأيت ملائكة يبنون لبنة من ذهب و لبنة من فضة و ربما امسكتم؟ فقالوا حتى تجيئنا النفقة فقلت لهم: و ما نفقتكم؟ فقالوا: قول المؤمن فى الدنيا: سبحان الله ، و الحمد الله و لا اله الألله ، و الله اكبر. فاذا ـ قال بنينا و اذا امسك امسكنا ـ بحار / ج ٩٣ ص ١٩٥٨.

٣٩/. \_ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: من قال سبحان الله غرس الله بها شجرة فى الجنة و من قال الحمدلله غرس الله بها شجرة فى الجنة و من قال: الله الا الله غرس الله له بها شجرة فى الجنة و من قال: الله اكبر غرس الله له بها شجرة فى الجنة: فقال رجل من قريش: يا رسول الله! ان شجرنا فى الجنة لكثير. قال: نعم. ولكن ايّاكم ان ترسلوا عليها نيراناً فتحرقوها. و ذالك ان الله عزّوجل يقول: يا ايها الذين آمنوا اطبعواالله و اطبعواالرسول و لا تبطلوا اعمالكم \_ بحار / ج ٩٣ ص ١٥٨٠.

٣٩٢ - قال رسول الله صلى الله عليه و آله : خير العبادة قول لااله الَّالله ـ بحار / ج ٩٣ ص ١٩٥.

- ٣٣ ٧. قال ابوالحسن الرضاعليه السلام: من علامات الفقه: الحلم و العلم و الصمت. أنّ الصمت باب من ابواب الحكمة أنّ الصمت يكسب المحبة ، أنه دليل على كل خير بحار/ج ٧١ص ٢٩٤.
  - ٣٢٣ \_ قال على عليه السلام: اذا تمّ العقل نقص الكلام \_ بحار /ج ٧١ ص ٢٩٠.
- ۱۲۲ من ابى عبدالله عليه السلام قال: ما عبدالله بشىء افضل من الصمت و المشى الى بيته ـ بحار/ج ۷۱ ص ۲۷۸.
- ۲۲۵ ـ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: عليك بطول الصمت فانه مطردة للشيطان و عون لك على امر دينك \_ بحار / ج ۷۱ ص ۲۷۹ .
  - ٣٢٧. -عنكبوت / ۶٩.
- ع م م \_ و نفس و ماسرًاها فالهمها فجورها و تقویها ، قد افلح من زگاها و قد خاب من دسّاها \_ شمش/ ۹ .
- ٨٦ ٧م . قال النبي صلى الله عليه و آله: أنّما بعثت لاتمّم مكارم الاخلاق -مستدرك /ج ٢ ص ٢٨٢.
- ٢٩ ٧- قال رسول الله (ص): عليكم بمكارم الاخلاق فان الله بعثني بها ـ بحار /ج ٤٩ ص ٣٧٥.
- ٣٠٠ قال النبى صلى الله عليه و آله : ما يوضع في ميزان امرء يوم القيامة افضل من حسن الخلق ـ
   كافي /ج ٢ ص ٩٩ .
- ٣٠ ٢ . من عمل صالحاً من ذكر او انثى و هو مؤمن فلنحيينه حياةً طيّبة و لنجزينهم اجرهم باحسن ماكانوا يعملون نحل / ٩٧ .
  - ٧٣٢ . . و من يأته مؤمناً قد عمل الصالحات فاولئك لهم الدرجات العلى ـ طه / ٧٥.
- ٣٣٠. فمن كان يرجوا لفاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً و لا يشرك بعبادة ربّه احداً -كهف / ١١١.
- من كان يريد العزة فلله العزة جميعاً اليه يصعد الكلم الطيّب و العمل الصالح يوفعه فاطر/ ١٠.
  - م عن ايها الذين أمنوا استجيبوا لله و للرسول اذا دعاكم لما يحييكم الفال / ٢٤.
- و γ ۲ م م على الله صلى الله عليه و آله : ما اخلص عبد اربعين صباحاً الا جرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه و بحار / ج. ٧٠ ص ٢٤٢ .
- ٧٣٧ \_ قال على عليه السلام: اين الذين اخلصوا اعمالهم لله و طهروا قلوبهم لمواضع نظرالله غررالحكم / ص ١٧١ .
- ٣٨٨ م يدة النساء صلوات الله عليها : من اصعد الى الله خالص عبادته اهبط الله اليه افضل مصلحته ـ بحار / ج ٧٠ ص ٢٤٩ .
- ٣٩ ٧- قال على عليه السلام: قلوب العباد الطاهرة مواضع نظر الله سبحانه قمن طهر قلبه نظر الله اليه غررالحكم/ص ٥٣٨.

بيقائهم فيها ولم يأمنوا قدومهم الآخرة يا جابر االآخرة دار قرار و الدتيا دار فناء و زوال، و لكن أهل الدئيا اهل غفلة ، و كأن المؤمنين هم الفقهاء ، اهل فكرة و عبرة لم يصمهم عن ذكر الله ما سمعوا بآذانهم ولم يعمهم عن ذكر الله ما روا من الزينة ففازوا بثواب الآخرة كما فازوا بذلك العلم بحار /ج ٧٧ ص ٣٣ ،

١٣٠٠ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: لا يجد المؤمن حلاوة الايمان في قلبه حتى لايبالي من
 ١كل الدنيا - بحار / ج ٧٣ ص ٤٩ .

١١م. ـ و لا تُتَبع الهويُ افيضلك عن سبيل الله ـ ص / ٢٤.

٣١٣. -قال اميرالمؤمنين عليه السلام: اشجع الناس من غلب هواه \_بحار /ج ٧٠ ص ٧٤.

٣ ١٠٦ . - ابويصير عن ابيعبدالله عليه انسلام قال: قال لى : يا ابا محمد! ان البطن ليطفى من اكله ، و اقرب ما يكون العبد الى الله اقلام المنظمة - وسائل ح ١٤ ص ٢٠٥ .

۱۹/۱۷ ـ قال الصادق عليه السلام: ليس شيء اضرّ لقلب المؤمن من كثرة الاكل و هي مورقة شيئين: قسوة القلب و محة للبدو قسوة القلب و هيجان الشهوة، و الجوع ادام للمؤمنين و غذاء للروح و طعام للقلب و صحة للبدو مستدرك / ج ٣ ص ٨٠.

٢١٥. \_ قال اميرالمؤمنين عليه السلام: اذا اراد الله صلاح عبده الهمه قلّة الكلام و قلّة الطعام و قلّة الطعام و قلّة المعام و قلّة

٢١٧ \_ قال على عليه السلام: نعم العون على اسر النفس وكسر عادتها التجوع ـ مستدرك / ٣ ص ٨١ .

- ١١٥ عال على عليه السلام: قال الله تبارك و تعالى ليلة المعراج: يا احمد! لو ذقت حلاوة الجوع و الصمت و الخلوة و ما ورثوا منها، قال يارب إما ميراث الجوع ؟ قال: الحكمة و حفظ القلب و التقرب التي و الحزن الدائم و خفّة بين الناس و قول الحق، و لا يبالي عاش بيسر أو بعسر مستدرك / ح ٣ ص ٨٨.
- ٢١٨ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله فان كثرة الكلام بغير ذكر الله
   تقسوا لقلب . أن ابعد الناس من الله القلب القاسى بحار / ٧١ ص ٢٨١ .
- ٢١٩- \_قال على عليه السلام: اخزن لسانك و عدّ كلامك يقلّ كلامك الّا بخير ـ بحار / ج ٧١ ص ٢٨١.
- ۲۰ ۲۰ مال رسول الله صلى الله عليه و آله: الكلام ثلاثة: فرابح و سالم و شاحب. فاما الرابح فالذي يذكر الله، و اما السالم فالذي يقول ما احب الله، و اما الشاحب فالذي يخوض في الناس بحاد / حر ۲۸۹ .
- ۲۲۱ ـ قال رسول الله صلى الله عليه وآله: امسك لسانك فائها صدقة تصدّق بها على نفسك ، ثم قال:
   و لا يعرف حقيقه الايمان حتى يخزن من لسانه ـ بحار / ج ۷۱ ص ۲۹۸ .

- ٥٥٥ . . قال: فبعزتك لاغويتُهم اجمعين الاعبادك منهم المخلصين -صافات / ٨٣.
  - ٢٥٦. قال على عليه السلام: الاخلاص ثمرة العبادة غررالحكم / ص ١٧.
  - ٧٥٧ . قال الرضا عليه السلام: الصلواة قربان كل تقي -كافي /ج ٣ ص ٢٤٥ .
- پوم. . معاوية بن وهب قال: سألت ابا عبدالله عليه السلام عن افضل ما يتقرّب به العباد الى ربّهم و احبّ ذالك الى الله عزّوجلّ ما هو؟ فقال ما اعلم شيئاً بعد المعرفة افضل من هذه الصلاة ، الا ترى ان العبد الصالح عبسى ابن مريم عليه السلام قال: و اوصائى بالصلاة و الزكوة ما دمت حيّا -كافى / ج ٣ ص ٢٤٢.
- ٩٥ ٧٥ زيد الشحام عن ابيعبدالله عليه السلام قال سمعته يقول: احبّ الاعمال الى الله عزّوجل الصلاة و هي آخر وصايا الانبياء فما احسن الرجل يغتسل او يتوضّأ فيسبغ الوضوء ثم يتنحى حيث لا يراه انيس فيشرف عليه و هو راكع او ساجد. أنّ العبد اذا سجد فاطال السجود نادى ابليس: يا ويلاه اطاع و عصيت و سجد و ابيت -كافى /ج ٣ ص ٣٥٤٠.
- ٣٠ ٢ \_ قال الرضا عليه السلام: اقرب ما يكون العبد من الله و هو ساجد و ذالك قوله تعالى و و اسجد و اقترب ه \_ كافي / ج ٣ ص ٢٤٥ .
- ٢٧٠ قال ابوعبدالله عليه السلام: اذا قام المصلّى الى الصلاة نزلت عليه الرحمة من اعنان السماء الى اعنان الارض و حفّت به الملائكه و ناداه ملك: لويعلم هذا المصلى ما في الصلاة ما انفتل كافي / ج ٣ ص ٢٤٥.
- مهم \_ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: اذا قام العبد المؤمن في صلاته نظر الله اليه \_ او قال: اقبل الله عليه و آله: اذا قام العبد المؤمن في صلاته نظر الله اليه \_ او قال: اقبل الله عليه \_ حتى ينصرف ، اظلته الرحمة من فوق رأسه الى افق السماء ، و وكل الله به ملكاً قائماً على رأسه يقول له: ايّها المصلّى لو تعلم من ينظر اليك و من تناجى ما التفت و لا زلت من موضعك ابداً \_ كافى / ج ٣ ص ٢٥٥٠ .
  - م د م و اقم الصلاة لذكرى طه / ١٤.
  - ٧٧٥ . . يا إيها الذين آمنوا اذا نودي للصلوة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله ـ جمعه / ٩.
- ٢ ٣ ٦ قال النبي صلى الله عليه و آله: ان من الصلوة لما يقبل نصفها و ثلثها و ربعها و خمسها الى العشر ، و ان منها لما يلف كما يلف الثوب الخلق فيضرب بها وجه صاحبها ، و انما لك من صلاتك ما أقبلت عليه بقلبك بحار / ج ٨٩ ص ٢٤٠.
- ٢٦٥- .عن ابيعبدالله عليه السلام يقول: اذا قام العبد الى الصلوة اقبل الله عزّوجلّ عليه بوجهه فلا يزال مقبلاً عليه حيت يلتفت ثلاث مرات فاذا التفت ثلاث مرات اعرض عنه ـ بحار/ج ٨٤ ص ٢٤١.
- ٨ ٣ /٩. عقال اميرالمؤمنين عليه السلام: لا يقومن احدكم في الصلاة متكاسلاً و لا ناعساً و لا يفكّرن في نفسه فانه بين يدى ربّه، و انّما للعبد من صلاته ما اقبل عليه منها بقلبه -بحار/ج ٨٨ ص ٢٣٩.

- ۲۲۸ م قال رسول الله صلى الله عليه و آله : مخبراً عن جبر ثيل عن الله عزّوجل الله قال : الاخلاص سرّ من اسراري استودعته قلب من احببت من عبادي - بحار /ج ۷۰ ص ۲۲۹ .
- ۱۳۲۸ \_ قال رسول الله صلى الله عليه و آله : أنَّ الله لا ينظر الى صوركم و اعمالكم و أنَّما ينظر الى قلوبكم \_ بحار / ج ۷۰ ص ۲۴۸ .
- م ١٨٠ \_ قال ابو عبدالله عليه السلام: يقول الله: انا خير شريك ، من اشرك معى غيرى في عمله لم اقبله الا ماكان خالصاً - بحار / ج ٧٠ ص ٢٤٣٠ .
- ٣٣٣ . . قال ابو عبدالله عليه السلام: آنَّالله يحشرالناس على نيَّاتهم يوم القيامة . بحار / ج ٧٠ ص ٢٠٩.
- ۱۹۸۷ منس ذكر الله بما تسمع اذناه و لم يحزن صدره بما اعطى غيره ميحار /ج ٧٠ ص ٢٢٩.
  - ٣٣٥ . \_ قال على عليه السلام: امارات السعادة اخلاص العمل غررالحكم ص ٤٣٠.
- ٣ ٧ ٢ \_ قال اميرالمؤمنين عليه السلام: ان قوماً عبدوا الله رغبة فتلك عبادة التجار و ان قوماً عبدوا الله رهبة فتلك عبادة الاحرار ـ بحار /ج ٧ ص ١٩٤٠ .
- ٧٣٧ \_ قال الصادق عليه السلام: ان الناس يعبدون الله على ثلاثة اوجه: فطبقة يعبدونه وغبة في ثوابه فتلک عبادة الحبيد و هي ثوابه فتلک عبادة الحبيد و هي رهبة ، و لکتي اعبده حبّاً له عزّوجلّ فتلک عبادة الکرام، و هو الامن لقوله عزّوجلّ و و هم من فزع يومثني آمنون ، و بقوله و قل ان کنتم تحبّون الله فاتّبعوني يحببكم الله و يغفر لكم ذنوبكم ، فمن احبّ الله احبّه الله و من احبّه الله كان من الآمنين ـ بحار /ج ٧٠ ص ١٩٧٠
- ۸۳/۸ \_ قال على عليه السلام: ما عبدتک خوفاً من نارک و لا طمعاً في جنتک و لکن وجدتک اهلاً للعبادة فعبدتک \_بحار /ج ۷۰ ص ۱۹۷ .
- ۵۲۸ م. ـ قال على عليه السلام: طوبي لمن اخلص لله عمله و علمه و حبّه و بغضه و اخذه و تركه و كلامه و صمته ـ غررالحكم / ص ۴۶۲ .
- . ۵۷ قال ابوعبد الله عليه السلام: من احب لله و ابغض لله و اعطى لله و منع لله فهو ممن يكمل ايمانه ـ بحار / ج ۷۰ ص ۲۴۸ .
- ا 6 الم الصادق عليه السلام: ما انعم الله على عبد اجلّ من ان لا يكون في قلبه مع الله غيره بحار / ج ٧٠ ص ٢٤٩ .
- ٢٥٢ قال على عليه السلام: اين القلوب التي وهبت لله و صوقدت على طاعة الله غررالحكم اص١٧٧.
  - ٣٥٣. إنا اخلصناهم بخالصة ذكرى الدار -ص / ٢٤.
  - ٧٥٠. ـ و اذكر في الكتاب موسىٰ الله كان مخلصاً وكان رسولاً نبيّاً ـ مريم / ٥١.

٩ إ ٣ - قال رسول الله صلى الله عليه و آله: ايتما عبد التفت في صلاته قال الله: يا عبدى الى من تقصد و من تطلب؟ أو جواداً خلاى تبغى؟ و انا اكرم الاكرمين و اجود الاجودين و افضل المعطين، اثيبك ثواباً لا يحصى قدره. اقبل على فانى عليك مقبل و ملائكتى عليك مقبلون. فان اقبل زال عنه اثم ماكان منه. فان التفت ثانية اعاد الله مقالته فان اقبل على صلاته غفر الله له و تجاوز عنه ماكان منه. فان التفت ثائة اعاد الله مقالته، فان اقبل على صلاته غفر الله له و تجاوز عنه ماكان منه. فان التفت ثائة اعاد الله مقالته، فان اقبل على صلاته غفر الله ما تقدّم من ذنبه. فان التفت رابعة اعرض الله عنه و اعرضت الملائكة عنه و يقول:

٠٠٠٠ - بحار /ج ٨٩ ص ٢٩٨٠ . ١٨٥ - بحار /ج ٨٩ ص ٢٩٨٠

مع م - بحاد /ج ٨٩ ص ٢٥٠ م ٢٥٠ - بحاد /ج ٨٩ ص ٢٥٨ .

ولّيتك يا عبدي الى ماتوليت - بحار /ج ٨٨ ص ٢٤٢.

م ع م - بحاد /ج ٨٩ ص ٢٥٨ . ٥ ٤ م - بحاد /ج ٨٩ ص ٢٥٨ .

۲۲۸ - بحاد /ج ۸۴ ص ۲۶۵ . ۲۲۵ - بحاد /ج ۸۴ ص ۲۴۸ .

ر، بر \_ قال النبي صلى الشعليه و آله: اعبدالله كأنك تراه فانكنت لاتراه فانديراك - نهج الفصاحة / ص ٥٠.

4- \?. - ابان بن تغلب قال قلت لا يعبدالله عليه السلام: انى رأيت على بن الحسين عليه السلام اذا قام فى الصلوة غشى لونه لون آخر . فقال لى : والله ان على بن الحسين كان يعرف الذى يقوم بين يديه بحار / ج ٨٤ ص ٢٣٤ .

۲۸۰ \_ قال ابوعبدالله عليه السلام: اذا صلّيت صلاة فريضة فصلّها صلاة مودّع يخاف ان لا يعود اليها ابداً. ثم اصرف ببصرك الى موضع سجودك ، فلو تعلم من عن يمينك و شمالك لاحسنت صلاتك ، و اعلم انك بين يدى من يراك و لا تراه \_ بحار / ج ۸۴ ص ٢٣٣ .

(٨٧) \_ قال الصادق عليه السلام: اذا استقبلت فانس الدنيا و ما فيها و الخلق و ما هم فيه و استفرغ قلب عن كل شاغل يشغلك عن الله و عاين بسرّك عظمة الله و اذكر وقوفك بين يديه تبلوكل نفس ما اسلفت و ردّوا الى الله مولاهم الحق. وقف على قدم الخوف و الرجاء فاذاكبّرت فاستصغر ما بين السماوات العلى و الثرى دون كبريائه: فإن الله تعالى اذا اطلع على قلب العبد و هو يكبّر و في قلبه عارض عن حقيقة تكبيره قال: ياكاذب اتخدعنى ؟ و عزتى و جلالى لاحرمنك حلاوة ذكرى و لا حجبنك عن قربى و المسارة بمناجاتى - بحار / ج ٨٨ ص ٢٣٠٠.

۲۸۲ م برای اینکه در نماز حضور قلب پیداکنیم می توانیم از کتابهایی که در اسرار نماز نوشته شده مانند کتاب و سرّالصلوة و تألیف عالم ربانی و رهبر کبیر انقلاب اسلامی حضرت امام خمینی (قدس سره الشریف) استفاده کنیم .

۴ - عن ابى الحسن عليه السلام قال : صلاة النوافل قربان كل مؤمن - بحار / ج ٨٧ ص ٣٠.

٣ ٨ ٣ - قال ابوعبد الله عليه السلام: ان العبد لترفع له من صلاته نصفها او ثلثها او ربعها او خمسها و ما يرفع له الا ما اقبل عليه منها بقلبه و اتما امرنا بالنوافل ليتم لهم بها ما نقصوا من الفريضة - بحار/ ج ٨٧ ص ٢٨.

۳۸۵ - عن ابیعبدالله علیه السلام قال: قال رسول الله صلی الله علیه و آله: قال الله تعالى: ما تحبّب الى عبدى بشىء احبّ الى مما افترضته علیه و آنه یتحبّب الى بالنوافل حتى احبّه فاذا احببته کنت سمعه الذى یسمع به و بصره الذى یبصر به و لسانه الذى ینطق به و یده التى یبطش بها و رجله التى یمشى بها ، اذا دعانى اجبته و اذا سألنى اعطیته و ما تردّدت فى شىء انا فاعله کترددى فى موت المومن: یکره الموت و انا اکره مسائته ـ بحار / ج ۸۷ ص ۳۱.

۲۸۲ . و من الليل فتهجد به نافلة لك عسى ان يبعثك ربّك مقاماً محمودا \_اسرى / ٧٩ . ٨٨ م . و الذين يبيتون لربّهم سجداً و قياماً \_ فرقان / ۶۴ .

٣٨٨. - تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً و طمعاً و مما رزقناهم ينفقون فلا تعلم نفس ما اخفى لهم من قرة اعين جزاءً بما كانوا يعملون - سجده / ١٤٠.

٢٨٩ . - قال رسول الله صلى الله عليه و آله: ان الله جلّ جلاله اوحى الى الدنيا: ان اتعبى من خدمك و اخدمى من رفضك. و انّ العبد اذا تخلّى بسيّده في جوف الليل المظلم و ناجاه اثبت الله النور في قلبه فاذا قال: ياربّ ياربّ! ناداه الجليل جلّ جلاله: لبيك عبدى ، سلنى اعطك و توكّل على اكفك ثم يقول جلّ جلاله لملائكته: ياملائكتى انظروا الى عبدى فقد تخلّى في جوف هذا الليل المظلم و البطالون لاهون والغافلون ينامون. اشهدوا أنّى قد غفرت له ـ بحار/ ج ٨٧ ص ١٣٧.

٩٠٪ - قال رسول الله (ص): اشراف امتى حملة القرآن و اصحاب الليل - بحار /ج ٨٧ ص ١٣٨.
 ٩٠٪ - انس بن مالک قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه و آله يقول: رکعتان في جوف الليل
 ١٣٨ - احبّ الى من الدنيا و ما فيها - بحار / ج ٨٧ ص ١٤٨.

۲۹۲ عن ابيعبدالله عليه السلام قال: صلاة الليل تحسن الوجه و تحسن الخلق و تطيّب الربح و تدرّ الرزق في تقضى الدين و تذهب بالهم و تجلوا البصر - بحار /ج ۸۷ ص ۱۵۳.

٧٩٣. - قال رسول الله صلى الله عليه و آله: صلاة الليل مرضاة الربّ و حبّ الملائكة و سنّة الانبياء و نور المعرفة و اصل الايمان و راحة الابدان و كراهية الشيطان و سلاح على الاعداء و اجابة للدعاء و قبول الاعمال و بركة في الرزق و شفيع بين صاحبها و ملك الموت و سراج في قبره و فواش تحت جنبه و جواب مع منكر و نكير و مونس و زائر في قبره الى يوم القيامة ، فاذاكان يوم القيامة كانت الصلاة ظلاً فوقه و ناجاً على راسه و لباساً على بدنه و نوراً يسعى بين يديه و ستراً بينه و بين النار و حجة للمؤمن بين يدى الله تعالى و ثقلاً في الميزان و جوازاً على الصراط و مفتاحاً للجنة .
لان الصلاة تكبير و تحميد و تسجيد و تمجيد و تقديس و عطيم و قرائة و دعاء و ان افيضل لان الصلاة تكبير و تحميد و تسبيح و تمجيد و تقديس و تعظيم و قرائة و دعاء و ان افيضل

- 206 قال الصادق عليه السلام: مشى المسلم في حاجة المسلم خير من سبعين طوافاً بالبيت الحرام بحار / ج ٧٧ ص ٣١١.
- ۵.۸ \_ \_ قال الصادق عليه السلام: أنّ لله عباداً من خلقه يفزع العباد اليهم في حواثجهم اولئك هم الأمنون يوم القيامة \_ بحار / ج ٧٤ ص ٣١٨.
- 4.4 و قال ربّکم ادعونی استجب لکم انّ الذین یستکبرون عن عبادتی سیدخلون جهنم داخرین مؤمن / ۶۳.
  - ٥١٠ - ادعوا ربكم تضرّعاً و خفية أنّه لا يحبّ المعتدين \_ اعراف / ٥٥.
  - ٥١١ و اذا سألك عبادي عنى فاني قريب اجيب دعوة الداع اذا دعان \_ بقره / ١٨٣.
  - ٥١٢ قال النبي صلى الله عليه و آله: الدعاء مخ العبادة صحيح ترمذي / ج ٢ ص ٢٥٤.
- ٥١٣ قال أبو عبدالله عليه السلام: الدعاء هو العبادة قال الله: ١ ان الذين يستكبرون عن عبادتي ١ الايه ،
   ادع الله و لا تقل أنّ الامر قد فرغ منه -كافي / ج ٢ ص ٢٤٧ .
- ٣١٥ قال ابو عبد الله عليه السلام: عليكم بالدعاء فانكم لا تقربون بمثله و لا تتركوا صغيرة لصغوها ان تدعوا بها ، ان صاحب الصغار هو صاحب الكبار -كافي اج ٢ ص ٢٤٧.
- ۵۱۵ عن الرضا عليه السلام انه كان يقول لاصحابه: عليكم بسلاح الانبياء فقيل و ما سلاح الانبياء؟
   قال: الدعاء -كافي / ج ٢ ص ۴۶۸.
- ١٥٠ . قال ابوجعفر عليه السلام: ان الله يحب من عباده المؤمنين كل عبد دعًاء فعليكم بالدعاء في السحر الى طلوع الشمس ، فانها ساعة نفتح فيها ابواب السماء و تقسم فيها الارزاق و تقضى فيها الحواثج العظام ـ كافى / ج ٢ ص ۴٧٨ .
- ۱۹ ۲- قال رسول الله صلى الله عليه و آله : الدعاء سلاح المؤمن و عمود الدين و نور السموات و الارض كافي / ج ۲ ص ۴۶۸ .
- مدد \_ \_ قال اميرالمؤمنين عليه السلام: الدعا مفاتيح النجاح و مقاليد الفلاح و خير الدعا ما صدر عن صدر نقى و قلب تقى و في المناجات سبب النجاة و بالاخلاص يكون الخلاص فاذا اشتد الفزع خالى الله المفزع \_كافي /ج ٢ ص ٢٩٨.
- ٥/٩ قال رسول الله صلى الله عليه وآله : رحم الله عبداً طلب من الله حاجة فالع في الدعاء استجيب له اولم يستجب له و تلا هذه الآيه و ادعوارتي عسى الااكون بدعاء ربّي شقيّاً -كافي /ج ٢ ص ۴٧٥.
- ۵۲۵- عن ابیعبد الله علیه السلام قال: ان المؤمن لیدعوالله فی حاجته فیقول الله تعالى: اخروا اجابته شوقاً الى صوته و دعائه فاذاكان يوم القيامة قال الله: عبدى! دعو تنى فاخرت اجابتك، و ثوابك كذا و كذا و دعو تنى فى كذا و كذا فاخرت اجابتك و ثوابك كذا و كذا . فيتمنى المؤمن الله لم يستجب له دعوة فى الدنيا ممايرى من حسن الثواب ـكافى / ج ۲ ص ۴۹۰.

- الاعمال كلُّها الصلاة لوقتها ـ بحار /ج ٨٧ ص ١٤١ .
- ٣٩٧. ـ الذين آمنوا و هاجروا و جاهدوا في سبيل الله با موالهم و انفسهم اعظم درجة عندالله و اولئك هم الفائزون. يبشرهم ربّهم برحمة منه و رضوان و جنات لهم فيها نعيم مقيم. خالدين فيها ابداً ان الله عنده اجر عظيم ـ توبه / ٢٠.
  - ٩٥٪ \_ و فضّل الله المجاهدين على القاعدين اجرأ عظيماً \_نساء / ٩٥.
- 4 ٩٠ قال النبى صلى الله عليه و آله: فوق كل ذى برّ برّ حتى يقتل في سبيل الله ، فاذا قتل في سبيل الله فليس فوقه برّ وسائل / ج ١١ ص ١٠ .
- ٠٩٨ قال ابوعبدالله (ع): من قتل في سبيل الله لم يعرفه الله شيئاً من سيَّاته وسائل /ج ١١ ص ٩.
- 49 م \_ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: للشهيد سبع خصال من الله: اول قطرة من دمه مغفور له كل ذنب. و الثانية يقع رأسه في حجر زوجته من الحور العين و تمسحان الغبار عن وجهه ~
- → و تقولان مرحباً بك و يقول هو مثل ذالك لهما. و الثالثة يكسى من كسوة الجند و الرابعة تبندره خزنة الجنة بكل ريح طيبه ايهم يأخذه معه . و الخامسة ان يرى منزله . و السادس يقال لروحه اسرح في الجنة حيث ششت . و السابعة ان ينظر في وجه الله و انها لراحة لكل نبئ و شهيد ـ وسائل / ج ١١ ص ٩ .
- .. هـ انَّ الله اشترى من المؤمنين انفسهم و اموالهم بانَّ لهم الجنة . يقاتلون في سبيل الله فيقتلون و يقتلون وعداً عليه حقاً في التورات و الانجيل و القرآن و من اوفي بعهده من الله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به و ذالك هو الفوز العظيم ـ توبه / ١١١ .
- . ه. و لا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله امواتاً بل احياء عند ربُهم يرزقون ـ آل عموان / ١٩٩.
- ٧٠٥ \_ \_قال ابوعبد الله عليه السلام: قال الله عزّوجلّ : الخلق عيالي فاحبّهم الى الطفهم بهم و اسعاهم في حواثجهم وكافي /ج ٢ ص ١٩٩٩ .
- ٥٠٣ \_ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: الخلق عيال الله فاحبّ الخلق الى الله من نفع عيال الله و ادخل على الهل بيت سروراً ـ كافي / ج ٢ ص ١٥٤٠ .
- ۵۰ ۳ \_ عن ابى جعفر عليه السلام قال: تبسّم الرجل فى وجه اخيه حسنة و صرف القذى عنه حسنة و ما عبدالله بشيء احبّ الى الله من ادخال السرور على المؤمن ـكافى / ج ٢ ص ١٨٨٠ .
- ۵۰۵ ـ قال الصادق عليه السلام: من سرّ مؤمناً فقد سرّنى و من سرّنى فقد سرّ رسول الله و من سرّ رسول الله فقد سرّ الله و من سرّ الله ادخله جنته ـ بحار / ج ۷۴ ص ۴۱۳.
- ۵۰۳ ـ قال ابوعبد الله عليه السلام: لقضاء حاجة امرى مؤمن احبّ الى الله من عشرين حجة كل حجة ينفق فيها صاحبها مأة الف ـ كافي / ج ٢ ص ١٩٣٠.

السكوت و الحلم و الصبر و الصدق و مجانبة اهل الشر و اجتنبوا قول الزور و الكذب و الفراء و الخصومة و ظنّ السوء و الغيبة و النميمة و كونوا مشرفين على الاخرة منتظرين لايامكم، منتظرين لما وعدكم الله متزوّدين للقاء الله و عليكم السكينة و الوقار و الخشوع و الخضوع و ذلّ العبد الخائف من مولاه واجين خاثفين راغبين راهبين قد طهرتم القلوب من العيوب و تقدّست سرائركم من الخبّ و نظفت الجسم من القاذورات، تبرّاً الى الله من عداه و واليت الله في صومك بالصمت من جميع الجهات مما قدنهاك الله عنه في السرّ و العلانية و خشيت الله حق خشيته في السرّ و العلانية و وهبت نفسك لله في ايام صومك و فرغت قلبك له و نصبت قلبك له فيما امرك و دعاك اليه، فاذا فعلت ذالك كله فانت صائم لله بحقيقة صومه صانع لما امرك و كلما نقصت منها شيئاً مما بينت لك فقد نقص من صومك بمقدار ذالك (الى ان قال) ان الصوم ليس من الطعام و الشراب انما جعل الله ذالك حجاباً مماسواها من الفواحش من الفعل و القول يفطر الصوم. ما اقل الصوام و اكثر الجواع ؟! و ومائل / ج ٧ ص ١١٩٠

۵۳۰ - يا ايهاالذين آمنواكتب عليكمالصيام كماكتب على الذين من قبلكم لعلّكم تتّقون ـ بقره / ١٨٣٠. ۵۳۲ ـ ان اباعبد الله عليه السلام يوصى ولده اذا دخل شهر رمضان : فاجتهدوا انفسكم فان فيه تقسم الارزاق و تكتب الاجال و فيه يكتب و فدالله الذي يفدون اليه و فيه ليلة العمل فيها خير من الف شهر ـ وسائل / ج ٧ ص ٢٢١.

٣٧ هـ - قال اميرالمؤمنين عليه السلام: عليكم في شهر رمضان بكثرة الدعاء و الاستغفار فاما الدعاء فيدفع به عنكم البلاء و اما الاستغفار فتمحى به ذنوبكم - وسائل / ج ٧ ص ٢٢٣.

بها المناس المنافرة . ثهر هو عندالله افضل الشهور و ايامه افضل الايام و لياليه افضل الليائي و ساعاته افضل البائي و ساعاته افضل البائي و ساعاته افضل الساعات ، هو شهر دعيتم فيه الى ضيافة الله و جعلتم فيه من اهل كرامة الله انفاسكم فيه تسبيح و نومكم فيه عبادة و الساعات ، هو شهر دعيتم فيه الى ضيافة الله و جعلتم فيه من اهل كرامة الله انفاسكم فيه تسبيح و نومكم فيه عبادة و عملكم فيه مقبول و دعائكم فيه مستجاب ، فاسألوا الله ربّكم بنيات صادقة و قلوب طاهرة ان يوفقكم لهسيامه و الاوقاد كتابة ، قان الشقى من حرم غفران الله في هذا الشهر العظيم و اذكروا بجوعكم و عطشكم فيه جوع يوم القيامة و عملته و تصدقوا على فقرائكم و مساكينكم ، و وقرواكباركم و ارحموا صفاركم و صلوا ارحاكم و احفظوا السنتكم و غضوا عنا لا يعل الناس يتحنن على ايتام الناس يتحنن على ايتام الناس يتحنن على ايتامكم و توبوا الى الله ابديكم بالدعاء في اوقات صلاتكم فانها افضل الساعات ينظرافة عزوجل فيها بالرحمة الى عباده ، يجبهم اذاناجوه و يليهم اذانادوه و يعطيهم اذا سألوه و يستجيب لهم اذا دعوه . . . .

ايها الناس ان انفسكم مرهونة باعمالكم ففكّوها باستففاركم ، و ظهوركم ثقيلة من اوزاركم فخفّفوا حنها بطول سجودكم و اعلموا ان إلله اقسم بعزته ان لا يعذّب المعسلين و الساجدين و ان لا يروعهم بالنار يوم يقوم الناس لربّ العالمين . ايها الناس من فطر منكم صائماً مؤمناً في هذاالشهركان له بذالك عند الله عنى نسمة و مغفرة لما مضى من

ا المراق المراق عليه السلام: احفظ ادب الدعاء و انظر من تدعو و كيف تدعو و لماذا تدعو و حقق عظمة الله و كبريائه و عاين بقلبك علمه بما في ضميرك و اطلاعه على سرك و ما يكنّ فيه نجاتك قال الله تعالى: و يدع الانسان بالشرّ دعائه بالخير وكان الانسان عجو لا و تفكّر ماذا تسأل ولماذا تسأل و الدعاء استجابة الكل منك للحق و تذويب المهجة في مشاهدة الرب و ترك الاختيار جميعاً و تسليم الامور كلها ظاهرها و باطنها الى الله فان لم تأت بشرط الدعاء فلا تنتظر الاجابة فانه يعلم السر و اخفى. فلعلك تدعوه بشيء قد علم من نيتك بخلاف ذالك -حقائق فيض / ص ٢٤٣.

۵۲۰ ـ قال رسول الله صلى الله عليه و آله: الصوم جنة من النار ـ وسائل / ج ٧ ص ٢٨٩ .

۵۲۳ ـ عن ابى عبد الله عليه السلام قال: ان الله تعالى يقول: الصوم لى و انا اجزى عليه ـ وسائل / ج ٧ ص ٢٩٠ .

٧٣ - قال ابوعبد اله عليه السلام: ان الصائم منكم ليرتع في رياض الجنة و تلفو له الملائكة حتى يفطر - وسائل / ج ٧ ص ٢٩۶ .

٥ ٣ ٥. - قال رسول الله صلى الله عليه و آله: من صام يوماً تطوعاً ابتغاء ثواب الله وجبت له المغفرة - وسائل /ج ٧ ص ٢٩٣ .

۵۲۲ ـ عن ابى عبد الله عليه السلام قال: نوم الصائم عبادة و صمته تسبيح و عمله متقبل و وعائد مستجاب \_ وسائل / ج ٧ ص ۲۹۴ .

۵۲۵. - قال رسول الله صلى الله عليه و آله: قال الله عزّوجلّ : كل اعمال ابن آدم بعشرة اضعافها الى سبعمأة ضعف الاالصبر فانّه لى و انا اجزى به ، فثواب الصبر مخزون في علم الله و الصبر الصوم وسائل / ج ٧ ص ٢٩٥ .

م ميرالمؤمنين عليه السلام عن النبى صلى الله عليه و آنه انه قال: في ليلة المعراج يارب ! ما اوّل العبادة ؟ قال: اوّل العبادة الصّمت و الصوم . قال يارب ! و ما ميراث الصوم ؟ قال يورث الحكمة و الحكمة تورث المعرفة و المعرفة تورث اليقين فاذا استيقن العبد لا يبالي كيف اصبح بعسر ام بيسر مستدرك /ج ١ ص ٥٩٠ .

4 ٧ ٥. ـ قال ابوعبد الله عليه السلام: ليس الصيام من الطعام و الشراب ان لا يأكل الانسان و لا يشرب فقط و لكن اذا صمت فليصم سمعك و بصرك و لسانك و بطنك و فرجك و احفظ يمدك و فرجك و اكثر السكوت الا من خير و ارفق بخادمك ـ وسائل /ج ٧ ص ١١٨.

٣٠ ـ عن ابى عبد الله عليه السلام قال: ان الصيام ليس من الطعام و الشراب وحده ، أثما للصوم شرط يحتاج ان يحفظ حتى يتم الصوم و هو الصمت الداخل ، اما تسمع قول مريم بنت عمران ، الله يذرت للرحمان صوماً فلن اكلم اليوم انسياً ، يعنى صمتاً . فاذا صمتم فاحفظوا السنتكم عن الكذب و غضوا ابصاركم و لا تنازعوا و لا تحاسدوا و لا تشاتموا و لا تنابزوا و لا تجادلوا و لا تبدوا و لا تظلموا و لا تسافهوا و لا تزاجروا و لا تغفلوا عن ذكر الله و عن الصلاة و الزموا الصمت و

ذنوبه. قيل : يا رسول الله ! فليس كلّنا نقدر على ذالك ، فقال صلى الله عليه و آله : اتقوا النار و لو بشق تمرة ، اتقوا النار و لو بشرية من ماه ، ايها الناس من حتن منكم في هذا الشهر خلقه كان له جوازاً على الصراط يوم ترق فيه القدام و من خفف في هذا الشهر عما ملكت يعينه خفّف الله عليه حسابه و من كفّ فيه شرّه كفّ الله عنه عنه يوم يلقاه و من اكرم فيه يتيماً اكرمه الله يوم يلقاه و من وصل فيه رحمه وصله الله برحمته يوم يلقاه و من تطوّع فيه بصلاة كتب الله له برائة من النار و من ادّى فيه فرضاً كان له فيه رحمه قطع الله عنه رحمته يوم يلقاه و من تطوّع فيه بصلاة كتب الله له برائة من النار و من ادّى فيه فرضاً كان له ثواب من الشهور و من اكثر فيه الصلاة على تقل الله ميزانه يوم تخفّ الموازين و من تلا فيه آية من القرآن كان له مثل اجر من ختم الترآن في غيره من الشهور . ايها الناس أن ابواب الجنان في هذا الشهر مفتحة ف اسألوا رتكم أن لا يسلطها عليكم م قبال مفتحة ف اسألوا رتكم أن لا يسلطها عليكم م قبال اميرالمؤمنين عليه السلام فقمت فقلت : يا رسول الله ! ما افضل الأعمال في هذا الشهر الورع عن معارم الله \_ وسائل / ج ٧ ص ٧٢٧ .

ASSOCIATION KHOJA SHIA ITHNA ASHERI JAMATE MAYOTTE روح انسانی کو پاکیزہ بنانے کے لئے نفس اور اس کی خواہشات اور ہوی اور ہوس پر کنزول کرنا ایک ضوری اور زندگی ساز کام ہے۔ انسان کا نفس اور روح مثل ایک سرکش گھوڑے کی طرح ہے اگر وہ ریاضت کے ذریعے مطبع اور آرام میں ہوا اور اس کی نگام اپنے ہاتھ میں رکھی اور اس کی پشت پر سوار ہوا تو پھر اس سے فاکرہ عاصل کر سکے گا اور اگر وہ مطبع اور فرمانبروار نہ ہوا اور جس طرف چاہے وہ جانے لگا تو وہ تجھے اپنی پشت سے تمہ غار میں گرا دے گا لیکن سرکش نفس کو مطبع اور فرمانبروار بنانا کوئی آسان کام نہیں ہے وہ ابتداء ہی میں تجھ سے مقابلہ کرے گا۔ لیکن اگر تو مقاومت آسان کام نہیں ہے وہ ابتداء ہی میں تجھ سے مقابلہ کرے گا۔ لیکن اگر تو مقاومت کرے اور مضبوط ہے تو وہ تیرا مطبع اور فرمانبروار ہو جائے گا۔ اگر تیرا نفس تیرے سامنے سختی سے امیر الموشین علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ آگر تیرا نفس تیرے سامنے سختی سے پیش اے اور فرمانبروار نہ ہو تو بھی اس پر سختی کر باکہ وہ تیرا مطبع اور فرمانبروار

ہو جائے تو اس کے ساتھ حیلے اور بمانے سے پیش آناکہ وہ تیری اطاعت میں آ

پاوسط کس نمبر ۱۸۷ ـ ۲۷۱۸۵

انصاريان يلبكيث

قر جمهوری اسلامی ایران کلی فول نیر مهم دام د